## চুল গ্ৰন্থ বংশ































অনুবাদক : সমোধি ভিক্ষু



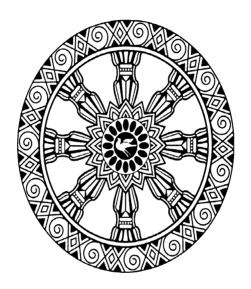
### কল্পতরু বই পিডিএফ প্রকল্প

কল্পতরু মূলত একটি বৌদ্ধধর্মীয় প্রকাশনা প্রতিষ্ঠান। ২০১৩ সালে "হৃদয়ের দরজা খুলে দিন" বইটি প্রকাশের মধ্য দিয়ে এর যাত্রা শুরু । কল্পতরু ইতিমধ্যে অনেক মূল্যবান ধর্মীয় বই প্রকাশ করেছে। ভবিষ্যতেও এ ধারা অব্যাহত থাকবে। কল্পতরু প্রতিষ্ঠার বছর খানেক পর "kalpataruboi.org" নামে একটি অবাণিজ্যিক ডাউনলোডিং ওয়েবসাইট চালু করে। এতে মূল ত্রিপিটকসহ অনেক মূল্যবান বৌদ্ধধর্মীয় বই pdf আকারে দেওয়া হয়েছে। সামনের দিনগুলোতে ক্রমান্বয়ে আরো অনেক ধর্মীয় বই pdf আকারে উক্ত ওয়েবসাইটে দেওয়া হবে। যেকেউ এখান থেকে একদম বিনামূল্যে অনেক মূল্যবান ধর্মীয় বই সহজেই ডাউনলোড করতে পারেন। আমাদের একমাত্র উদ্দেশ্য হচ্ছে, বর্তমান আধুনিক প্রযুক্তির যুগে লাখো মানুষের হাতের কাছে নানা ধরনের ধর্মীয় বই পোঁছে দেওয়া এবং ধর্মজ্ঞান অর্জনে যতটা সম্ভব সহায়তা করা। এতে যদি বইপ্রেমী মানুষের কিছুটা হলেও সহায় ও উপকার হয় তবেই আমাদের সমস্ত শ্রম ও অর্থব্যয় সার্থক হবে।

আসুন ধর্মীয় বই পড়ুন, ধর্মজ্ঞান অর্জন করুন! জ্ঞানের আলোয় জীবনকে আলোকিত করুন!

This book is scanned by Rahul Bhikkhu

# চুল্ল গ্ৰন্থ বংশ



অনুবাদক : ভদন্ত সমোধি ভিক্ষু Cūļa Ganthavamsa Translated by Rev. Sambodhi Bhikkhu

প্রথম প্রকাশ: বনভন্তের ১ম পরিনির্বাণ-বার্ষিকী

উপলক্ষে, ২৫৫৬ বুদ্ধবর্ষ

১৪১৯ বাংলা, ২০১৩ খিস্টাব্দ।

**প্রকাশনায় :** সদ্ধর্মপ্রাণ উপাসক-উপাসিকাবৃন্দ ।

সহযোগিতায়: আনন্দমিত্র স্থবির

প্রজ্ঞারত্ন স্থবির

করুণাবংশ স্থবির

সুভৃতি ভিক্ষু

স্বতাধিকারী: গ্রন্থকার

#### উৎসর্গ

বর্তমান বাংলা-ভারত এ উপমহাদেশের তথা আমাদের সকলের দুঃখ-মুক্তির পথ প্রদর্শক, লোকোত্তর গুরু, মহাজ্ঞানী, মহাত্যাগী, শ্রাবকবৃদ্ধ, মদীয় উপাধ্যায় পরম পূজ্য অর্হৎ শ্রীমৎ সাধনানন্দ মহাথেরো (বনভত্তে) মহোদয়

এবং

যিনি আমাকে বিদর্শন ভাবনার সঠিকপথ অনুকরণ করিয়েছেন পাহাড়তলী অরণ্য বিদর্শন ভাবনা কেন্দ্রের প্রতিষ্ঠাতা, প্রাজ্ঞ-বিদর্শনাচার্য পণ্ডিত, পরম কল্যাণমিত্র প্রয়াত ভদন্ত প্রজ্ঞাজ্যোতি মহাথের, শ্রদ্ধা ও কৃতজ্ঞ চিত্তে তাঁদের প্রতি এক্ষুদ্র গ্রন্থ বংশটি উৎসর্গ করছি।

> প্রণত ভদন্ত সমোধি ভিক্

ভূমিকা (১)

#### ভূমিকা

রাঙামাটি রাজবন বিহার হতে আয়ুম্মান সম্বোধি ভিক্ষু আমার কাছে তার অনুবাদ কৃত 'ক্ষুদ্র গ্রন্থ বংশ' গ্রন্থটির ভূমিকা লিখার অনুরোধ জ্ঞাপন করেছেন। সুমহান পবিত্র ত্রিপিটক সংশ্লিষ্ট বিবিধ পর্যায়ের অনুবাদ পূজ্য বনভন্তের দীক্ষা এবং আমার শিক্ষাপ্রাপ্ত ভিক্ষুগণ হতে ইদানিং প্রকাশিত হতে দেখে আমি সত্যিই আনন্দিত। তবে তৃপ্ত হতে পারতাম যদি তারা পূজ্য বনভন্তে এবং আমার আকাজ্কায় একটি অনুবাদক সংঘ গঠন পূর্বক সংঘবদ্ধভাবে অনুবাদ কর্মে নিয়োজিত হতেন। এতে তাদের এসকল অনুবাদ হয়ে উঠতো মূলের হুবহু প্রতিভূ অথবা মূলের সঠিক অর্থ-প্রকাশক। তাদের অনুবাদকৃত প্রতিটি বাক্যে শব্দ-শৃঙ্খলা হয়ে উঠতো পাঠকের কাছে মূল পিটকে ধারণকৃত প্রতিটি বুদ্ধবাণীর বিশ্বস্ত বাহক। এতে করে পাঠকের অর্থ অনুধাবণ ও ধারণ ইচ্ছাও হতো কন্টকমুক্ত।

পূজ্য বনভন্তে এ প্রসঙ্গে আমাদের সবাইকে বলতেন, ৫০/৬০ জনের একটি সুদক্ষ অনুবাদক দল প্রয়োজন হবে, নির্ভূলভাবে ত্রিপিটক অনুবাদ করতে। আমার এক শ্রীলংকান বন্ধু ভিক্ষুও জানতে চেয়েছিলেন, আমাদের অনুবাদ কর্মগুলো সংঘবদ্ধভাবে হচ্ছে কি-না। ইহা একান্তই সত্য যে, আড়াই হাজার বছরের প্রাচীন ভাষা এই পালি-প্রাকৃতিট বর্তমানে কোনো দেশে কথ্য ভাষারূপে বিদ্যমান নেই। শুধুমাত্র পালি পিটকীয় ও তৎ সংশ্রিষ্ট টিকা, অট্ঠকথাদি গ্রন্থের পঠন-পাঠনের মধ্যেই ইহার চর্চা এখন সীমাবদ্ধ হয়ে পড়েছে। এমতাবস্থায় এককভাবে, এজাতীয় গ্রন্থসমূহের অনুবাদে হাত দেয় খুবই ঝুঁকিপূর্ণ। পালি ভাষায় বিধৃত গ্রন্থসমূহের অনুবাদ বিষয়ে এই ঝুঁকিটিকে অত্যন্ত শুরুত্বের সাথে বিবেচনায় না আনলে একসময়ে "তিন নকলে আসল খাস্ত" এই প্রবাদটিই বাস্তবে রূপ পেয়ে বঙ্গেত বৃদ্ধবচন নহে, অন্য কিছু।

'চূলগ্রন্থ বংসো' এর অনুবাদের ভূমিকা লিখে দিতে এক্ষণে অনুবাদক আমার কাছে অনুবাদের যেই অংশটি পাণ্ডলিপি রূপে পাঠানো হয়েছে, তার কিছু অংশ মূলের সাথে মিলায়ে দেখতে গিয়ে উপরোক্ত শংকা আমার বৃদ্ধি পেয়েছে। সে যা-ই হোক, 'চ্লগ্রন্থ বংসো' তথা ক্ষুদ্র গ্রন্থ বংশ অনুবাদক মাত্র কয়েক লাইন হলেও আমার লেখা পাওয়ার যেই জরুরী তাগিদ আমার কাছে প্রেরণ করেছেন, আমিও নিজের সীমাবদ্ধতা বিবেচনায় ততটুকু আলোচনাতেই আপন মন্তব্য-সীমা রাখতে এক্ষণে প্রয়াসী হলাম।

'চ্লগ্রন্থ বংস' তথা ক্ষুদ্র গ্রন্থ বংশ গ্রন্থটিতে মূলত বুদ্ধবাণী বাহক সমগ্র ত্রিপিটকের অবকাঠমোটি কীভাবে নির্মিত হয়েছে, সে প্রসঙ্গে একটি সুন্দর পরিচছন্ন বর্ণনা-বিশ্লেষণ প্রদান করা হয়েছে। সেই সাথে বিভিন্ন পরিচছদে বিবৃত হয়েছে। এ সকল বুদ্ধবাণী কীভাবে আচার্য, শিষ্য, অনুশিষ্য পরস্পরা শিক্ষা ও ধারণ করা হয়েছে।

এতে করে প্রতিপাদ্য গ্রন্থটি হয়ে উঠেছে সমগ্র ত্রিপিটকের একটি প্রতিবিদ্ব এবং ইতিহাসিক দলিল বিশেষ। বিষয়টি অনুধাবণে নিম্নোক্ত উদ্বৃতি কয়টি লক্ষ্যনীয়-গ্রন্থছির আলোচনা শুরুতেই বলা হলো:

"হোতি একবিধং যেব, তিবিধং পিটকেন চ। তঞ্চ সক্ষম্পি কেবলং, পঞ্চবিধং নিকাযতো ॥"

অর্থাৎ 'ত্রিপিটক' পিটক হিসেবে একপিটক মাত্র। আর সেই সেই পিটক এর জন্ম শুধুমাত্র 'পঞ্চবিধ-নিকায়' হতে।

এই বক্তব্য হতে ইহা সুস্পষ্টভাবে বোধগম্য যে, বিনয়, সুত্ত, অভিধর্ম এই তিনটি খণ্ডে বিভক্ত বিশাল ত্রিপিটক সাহিত্যে জন্ম দাতা মূলত 'সুত্তপিটক' ভূক্ত পাঁচটি নিকায় গ্রন্থ—সেই পাঁচটি নিকায়গ্রন্থ হচ্ছে— ১, দীর্ঘ নিকায়, ২. মধ্যম নিকায়, ৩. সংযুক্ত নিকায়, ৪. অঙ্গুত্তর নিকায় এবং ৫. ক্ষুদ্র নিকায়

অতঃপর বলা হলো—

"অঙ্গতো চ নববিধং, ধন্মক্খন্ধগণনতো। চতুরাসীতি সহস্স, ধন্মক্খন্ধ পভেদনন্তি ॥"

অর্থাৎ এই পিটক অঙ্গ হিসেবে শ্রেণী বিন্যাস করতে গিয়ে নয়টি অঙ্গে বিভক্ত হয়েছে। সেই নয়টি অঙ্গ যথাক্রমে—১. সুত্ত, ২. গেয়্য়, ৩. ব্যাকরণ, ৪. গাথা, ৫. উদান, ৬. ইতিবৃত্তক, ৭. জাতক, ৮. অঙ্ভ্তধন্ম, এবং ৯. বেদল্য।

আর ধর্ম-ক্ষন্ধ গণনায় ইহারা হয়ে থাকে চুরাশী হাজার ধর্মক্ষন্ধ কীভাবে? বলা হয়েছে—এই চুরাশিহাজার ধর্মক্ষন্ধের বিস্তারিত বর্ণনা প্রদান এখানে সম্ভব নহে বিধায় অতি সংক্ষেপে প্রণালী বশে তার প্রকাশ এভাবে করতে হলো—

একবখু-এক ধর্মস্কন্ধ, এক নিদান-এক ধর্মস্কন্ধ, এক প্রশ্ন এক ধর্ম-স্কন্ধ, এক-প্রশ্নোত্তর একধর্ম স্কন্ধ। এই প্রণালীতে ত্রিপিটক বিধৃত সমগ্র বুদ্ধবচনকে গণনা করলে তার সংখ্যা দাঁড়াবে চুরাশিহাজার।

'পারাজিকা অট্ঠকথা' গ্রন্থের বাহির নিদান বর্ণনা পর্বেও অনুরূপভাবে সমগ্র ত্রিপিটকের শ্রেণী-বিন্যাস দেখা যায়।

'চূল গ্রন্থ বংস' গ্রন্থে উপরোক্ত 'পিটকত্তয় বংস দীপকো' পরিচেছদ সমাপ্তির পরে উল্লেখ করা হয়েছে। 'গন্থকারক আচরিয় দীপকো পরিচেছদো' অর্থাৎ সমগ্র বুদ্ধবচনকারী সেই ত্রিপিটক গ্রন্থ কীভাবে ধারণ করা হলো, সেই প্রসঙ্গে আলোচনা। এই প্রসঙ্গে আলোচনা করতে গিয়ে বলা হলো—তিন প্রকার আচার্য তথা শিক্ষক দ্বারা এই বুদ্ধবাণী ধারণ করা হয়েছে। তাঁরা হচ্ছেন—১. প্রাচীন আচার্য, ২. অর্থকথা আচার্য এবং ৩. গ্রন্থকারক আচার্য।

প্রাচীন আচার্য বলতে কাদেরকে বুঝায়? বলা হয়েছে—'প্রথম সঙ্গায়নের ৫০০ ক্ষীণাসব ধর্ম-সংগ্রাহকগণ, দ্বিতীয় সঙ্গায়নের ৭০০ ক্ষীণাসব ধর্ম-সংগ্রাহকগণ, তৃতীয় সঙ্গায়নের একহাজার ক্ষীণাসব ধর্ম-সংগ্রহকারকগণসহ মহাকাচ্চয়ন প্রমুখ দুইহাজার দুইশত অবশিষ্ট আচার্যকে প্রাচীন আচার্যরূপে গণ্য করা হয়। এ সকল প্রাচীন আচার্যগণকে আবার অর্থকথা আচার্যরূপেও গণ্য করা হয়ে থাকে।

গ্রন্থকারক আচার্য বলতে কাদেরকে বুঝায়? বলা হয়েছে— মহাঅর্থকথিক প্রভেদে অনেক আচার্যকে গ্রন্থকারক আচার্য নামে অভিহিত করা হয়।

এভাবে মহাকাচ্চয়ন প্রমূখ কোন আচার্য কর্তৃক কোন্ কোন্ গ্রন্থ রচিত হয়েছে—সে বিষয়ে নাতিদীর্ঘ বর্ণনা অতি-সুশৃঙ্খলভাবে অত্র 'চূল গন্থ বংস' গ্রন্থে বর্ণনা উপস্থাপন করা হয়েছে। ফলে সমগ্র ত্রিপিটক ধর্ম গ্রন্থের পরিচয়সহ তৎ সংশ্লিষ্ট যাবতীয় গ্রন্থসমূহের নাম ও ইহাদের রচয়িতাগণের নাম-পরিচয় পেতে হলে অত্র 'চুল্ল গন্থ বংস' তথা ক্ষুদ্র গ্রন্থ বংশ পরিচিতি নামক গ্রন্থটি অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ একটি গ্রন্থ বলতে হবে।

আয়ুম্মান সম্বোধি ভিক্ষু এই গ্রন্থটির বঙ্গানুবাদ করে বঙ্গ-ভাষী পাঠকগণকে বুদ্ধবাণীর ধারক বিশাল ত্রিপিটক সাহিত্যের পরিচয় তুলে ধরার ক্ষেত্রে—'বিন্দুর মাঝে সিঙ্কু' প্রদর্শন তুল্য এক অনবদ্য দায়িত্ব পালন করলেন। তাই তাঁর এই মহতী প্রয়াসকে জানাই আন্তরিক সাধুবাদ। তার অদম্য উৎসাহ ইতিমধ্যে আমাদেরকে বেশ কয়টি পালি পিটকীয় গ্রন্থের অনুবাদ সে আমাদেরকে দিতে সক্ষম হলো। তাই সে আমাদের ধন্যবাদার্হ। আশাকরি ভবিষ্যতে কেনো সুপণ্ডিত-দক্ষ অনুবাদক তার মতো অনুবাদকের এ সকল অনুবাদকে আশ্রয় করে আরো উনুতমানের সংস্করণ তৈরীতে যদি অবতীর্ণ হন, তখন সেই অনুবাদককে বর্তমান অনুবাদকের কৃতজ্ঞতার সাথে স্মরণ করতে হবে।

পরিশেষে আমি আয়ুম্মান সম্বোধিসহ অপরাপর তরুণ অনুবাদকগণকে আবারো আকুল আবেদন জানাবো তারা যেন সংঘবদ্ধ দায়িত্ব নিয়ে প্রথমে একটি গ্রন্থের পরিচ্ছেদ ভাগ অনুযায়ি অনুবাদের দায়িত্ব নিয়ে, আনুবাদ শেষে একে অন্যের অনুবাদ অংশটি পুনঃপুন মূলের সাথে মিলায়ে দেখে শুদ্ধিকর্ম সম্পাদন করুক। এমনটি হলেনই অনুবাদের বিরক্তিকর এক ঘেঁয়েমিতা জনিত অবসাদ মুক্ত হওয়া যেমন সহজ হবে, সেই সাথে সমগ্র অনুবাদটি হয়ে উঠবে মূলের সাথে বিশ্বস্ত এবং ঝর্-ঝরে।

আমি নিজে এই সহযোগিতা না, পাওয়ার কারণে আমার অনুবাদের যাবতীয় ক্রটির জন্যে বিজ্ঞ পাঠকের নিকটে ক্ষমা প্রার্থী। পবিত্র সুমহান বুদ্ধবাণী বঙ্গভাষীদের তুলে ধরার ক্ষেত্রে অনুবাদকগণ নিঃসঙ্গতার এই অভিশাপ হতে দ্রুত মুক্তি লাভ করুন—এই কামনায়, বর্তমান লেখার এখানেই ইতি টানছি—

ভবতু সব্ব মঙ্গলম!

২৫৫৬ বুদ্ধবর্ষের পৌষ পূর্ণিমা ১৩, পৌষ, ১৪১৯ বাংলা ২৭, ডিসেম্বর ২০১২ খৃ: প্রজ্ঞাবংশ ভিক্ষু অধ্যক্ষ: সুপ্রাচীন বৌদ্ধতীর্থ রাং-উ রাংকূট, রাজারকুল, রামু, কক্সবাজার।

#### মুখবন্ধ

একবিংশ শতাব্দীতে আধুনিক বৈজ্ঞানিক মনের ছোঁয়াই অনেক পরিবর্তন ঘটছে দেশ, সমাজ এবং রাষ্ট্র ব্যবস্থার। এভাবে ধর্মীয়ভাবে মানুষের মন-মানসিকতারও পরিবর্তন ঘটে চলছে। জড়বাদী বৈজ্ঞানিকতার কারণে মানুষের যে কোনো ভোগ্যবস্তু সহজলভ্য হয়ে পড়েছে। একদিকে ভোগ্যবস্তু ভোগ করার জন্য নানা ধরণের অকুশল কর্মে মানুষ লিপ্ত হচ্ছে। এই ভোগের জন্য তাঁদের মন চিত্ত স্থির নেই। চাঞ্চল্য মন দমনের কোন চেষ্টাই চলছে না। অনেকে কীভাবে চাঞ্চল্য মন দমিত হবে সেটাও আবার জানেন না। তারা বৈজ্ঞানিক যান্ত্রিকতায় জীবন উৎসর্গ করে দিয়ে একসময় জীবনলীলা সংবরণ করেন। জ্ঞানবান মাত্রেই সেই ভোগ, মোহ, তৃষ্ণায় লিপ্ত না হয়ে প্রকৃত দুঃখ মুক্তির অনুসন্ধান করেন।

আমি 'রসবাহিনী' বইটি অনুবাদ করার সময় তখন সেই পালি রসবাহিনীতে 'মহাবংশ' গ্রন্থটিতে 'বিস্তারিত বর্ণনা' উপমাটি দেওয়া হলো। তখন মহাবংশ বইটি অধ্যয়ন করলাম। সেখানে গ্রন্থহংশের একটা তালিকা দেখলাম। যেমন- মহাবংশ, শাসনবংশ, চূলগ্রন্থবংশ। এভাবে সব বংশ জাতীয় গ্রন্থসমূহ একসাথে লিপিবদ্ধ হলো দেখলাম। এর মধ্যে মহাবংশ পুস্তকটি অনুবাদ করেছেন ড. শুল্রা বড়ুয়া এবং সাধন কমল চৌধুরী। শাসনবংশ অনুবাদ করেছেন বহু গ্রন্থের প্রণেতা পণ্ডিত ধর্মাধার মহাস্থবির। তখন আমি 'বনভন্তের বিশ্রামাগার কুটিরে নিচে লাইব্রেরিতে গিয়ে কম্পিউটার থেকে ষষ্ঠ সঙ্গায়নের Softwar টি খুলে অন্যান্য গ্রন্থের মধ্যে বংশ জাতীয় অধ্যায়ে প্রবেশ করে চ্লু গ্রন্থ বংশ বইটি দেখলাম। দেখে সেই পালি সংস্করণ বইটিতে চোখ বুলালাম। দেখলাম যে, গ্রন্থটি ক্ষুদ্র হলেও অনেক গুরুত্বপূর্ণ বিষয় এখানে নিহিত রয়েছে। তাই এই পালি বই নিয়ে গিয়ে খাগড়াছড়ি জেলার গড়গয্যাছড়ি ক্ষান্তিপুর বনবিহারে বর্ষাবাস অবস্থানকালে বঙ্গানুবাদের কাজ আরম্ভ করি।

আলোচ্য প্রন্থের নাম 'চূল গন্থ বংস' অর্থাৎ' ক্ষুদ্র প্রন্থ বংশটি পালি ভাষায় রচনা করেছেন আচার্য নন্দ প্রজ্ঞা। ত্রিপিটক গ্রন্থ এবং বুদ্ধ ধর্মের ইতিহাস জানার জন্য এখানে শাসন বংশ গ্রন্থ হতে কিছু বিষয় পর্যালোচনা করা হলো।

প্রথম, দ্বিতীয় ও তৃতীয় সংগীতির বিবরণ এবং মোগ্গলিপুত্ত তিস্সের অধিনায়কত্বে নয় স্থানে ধর্মদৃত প্রেরণের কথা বিনয় পিটক, অর্থকথা, মহাবংস, দ্বীপবংশ প্রভৃতিকে অনুসরণ করে লিখা হয়েছে। গ্রন্থকার মহাশয় নয়স্থানের মধ্যে সুবর্ণভূমি, যোনকলোক, বনবাসী, অপরান্ত, মহিংসক মণ্ডল ও মহারাষ্ট্র প্রভৃতি ব্রহ্মদেশের অন্তর্গত ও প্রতিবেশীরূপে কল্পনা করেছেন।

বুদ্ধের পরিনির্বাণের ২৩৫ বৎসর পর সম্রাট অশোকের সহায়তায় শ্রদ্ধেয় মোগৃগলি পুত্ততিস্স মহাথের প্রেরিত ধর্মদৃত সোণ, উত্তর প্রমুখ থেরগণই ঐ রাজ্যে ভারতীয় ধর্ম প্রতিষ্ঠা করেন। তখন এই দেশের নাম ছিল সুবর্ণভূমি। তার রাজধানীর নাম ছিল সুধর্মপুর বা সদ্ধর্মপুর। শ্যামের অধিবাসীরা দাবী করেন যে, ব্যাংককের পঞ্চাশ মাইল দক্ষিণে যেখানে 'নগোর পথোম' শহর ও চৈত্য বিদ্যমান তাই সুবর্ণভূমির রাজধানী। পালি ও প্রাকৃত ভাষায় এটি প্রথম নগর যাতে ভারতীয়েরা সর্বপ্রথম উপনিবিষ্ট হয়েছিলেন।

তৃতীয় সংগীতির পর পালি ভাষায় বুদ্ধধর্ম নানাস্থানে প্রচারিত হয়েছিল। তখন যে-সকল সম্প্রদায় উপেক্ষিত হলেন তাঁরা নিরুৎসাহ হলেন না। তাঁরা সংহতভাবে শক্তি সঞ্চয় করতে লাগলেন। সম্রাট কণিদ্ধের সময় পালি ভাষার বৌদ্ধ সাহিত্য সংস্কৃত ভাষায় পরিবর্তিত হলো।

পালি ভাষার বৌদ্ধ সাহিত্যের নাম হলো থেরবাদ। থের শব্দের অর্থ স্থবির, প্রাচীন (Elder)। সুতরাং থেরবাদ প্রাচীন বৌদ্ধমত। আর সংস্কৃত বৌদ্ধ সাহিত্যের নাম হলো সর্বান্তিবাদ; এটি আধুনিক বা নবীন বৌদ্ধমত। খ্রিষ্টধর্মের রোমান ক্যাথলিক ও প্রোটেষ্টণ্টদের সাথে তাদের তুলনা চলে; যদিও বৌদ্ধদের মধ্যে তদ্রুপ প্রতিদ্বন্দিতা ছিল না। থেরবাদীরা রক্ষণশীল আর নবীনেরা হলেন উদার। বৌদ্ধসাহিত্য ছন্দসেবা সংস্কৃত ভাষায় রূপান্তর সম্বন্ধে রক্ষণশীল বিনয়ে আপত্তি থাকলেও শেষ পর্যন্ত প্রব্রজ্যা ও উপসম্পদার সময় ত্রিশরণ ও কর্মবাক্য আবৃত্তি নিগ্রহীত ও ম-কারাম্ভ হিসেবে উভয় ভাষায় উচ্চারণের বৈধতা স্বীকৃত হয়েছিল।

সিংহল, ব্রহ্ম ও শ্যামে প্রচলিত পালি ভাষার বৌদ্ধমতকে কেউ কেউ 'হীনযান' বলেন, চীন, জাপান, তিব্বত প্রভৃতি দেশে প্রচলিত সংস্কৃত বৌদ্ধমতকে 'মহাযান' আখ্যা দেন। মনীষী সত্যেন্দ্রনাথ ঠাকুর মহোদয় বলেন : "আমার ক্ষুদ্রবুদ্ধিতে যতদূর বুঝতে পেরেছি, আমার মনে হয় নামকরণ উল্টা হয়েছে। বুদ্ধোপদিষ্ট মূল ধর্মের আভাস যদি কোথাও থাকে তা পালি শাস্ত্রেই থাকা সম্ভব, আর হীনযান মত যদি সেই শাস্ত্র সম্মত হয়, তা হলে ঐ মতটি আদিম ধর্মের অনুযায়ী হওয়া সম্ভব। এরই নাম মহ্যান হওয়া সঙ্গত বোধ হয়।" (বৌদ্ধর্ম, ১৫৯পূ.)

সংস্কৃত বৌদ্ধ সাহিত্যে বহু মৌলিক গ্রন্থ রচিত হয়। ফলে তা সৌত্রান্তিক, বৈভষিক, যোগাচার ও মাধ্যমিক সম্প্রদায়ে বিভক্ত হলো। মাধবাচার্যের সর্ব দর্শন সংগ্রহ বৌদ্ধদের এই চারি মত সংগৃহীত হয়েছে। সম্ভবত পালি সাহিত্যে তখন ভারতে সুলভ ছিল না। পরবর্তীকালে এই চতুর্বিধ বৌদ্ধ মত স্বদেশে এবং থেরবাদ অধ্যুষিত বহু বিদেশে প্রচারিত হলো।

খ্রিষ্টীয় ৩য়, ৪র্থ শতাব্দে যোগাচার ও মাধ্যমিক সম্প্রদায় সম্মিলিত হয়ে 'মহাযান' নাম গ্রহণ করলেন এবং অপর সম্প্রদায়দ্বয়কে নাম দিলেন 'হীনযান'। মহাযানীরা সম্যকসমুদ্ধ হয়ে আত্ম-পর মুক্তির প্রচেষ্ঠা করতেন। আর হীনযানীরা শ্রাবকবৃদ্ধ হয়ে আত্মমুক্তির প্রয়াসেই সম্ভুষ্ট থাকতেন। তাই তাঁদের মতভেদের কারণরূপে বলা হয়। বস্তুত যাদের 'হীনযান' বলা হয় তাঁরা তা স্বীকার করেন কি না, কোনো প্রমাণ নেই। থেরবাদ এই উভয় যানের আদিম অবস্থা এবং উভয় মতের মূল উৎস তথায় দেখা যায়। খ্রিষ্ঠীয় ষষ্ঠ শতাব্দী পর্যন্ত মহাযান দার্শনিক চিন্তাধারা উন্নতির উচ্চতম শিখরে আরোহন করেছিল। কালক্রমে তার অধঃপতন ঘঠে। তন্ত্রযান, মন্ত্রযান, কালচক্রযান, সহজ্যান প্রভৃতিতে পরিণত হয়ে উক্ত চার সম্প্রদায় স্বাতন্ত্র্য হারাল এবং মূল ধর্ম হতে বহুদূরে সরে পড়ল। এই সকল মতও রাজাদের সহায়তায় সর্বত্র প্রচারিত হলো। এক সময় বঙ্গদেশ হতে জাভা, সুমাত্রা, কাম্বোড়িয়া, শ্যাম ও ব্রহ্মদেশে তা প্রচারিত হলো। উত্তর ব্রন্মের অরিমর্দন, শ্রীক্ষেত্র প্রভৃতি নগরে রাজধানী স্থাপন করেন। তখন হতে এই নগর সমৃদ্ধ হতে থাকে। বহু চৈত্য ও বিহার তার শোভা বৃদ্ধি করেছে। ৯৩০ অব্দে নির্মিত আনন্দ চৈত্যের দেয়ালে দশ অবতারের চিত্র অঙ্কিত আছে। তাদের নবম স্থানে গৌতম বুদ্ধ। অবতারবাদ বাংলাদেশেই প্রথম প্রচলিত হয়।

রাজা অনুরুদ্ধ বা অনিরুদ্ধ একাদশ শতাব্দের মধ্যভাগে (১০৪৪-৭৭খ্রি.) অরিমর্দনপুরের সিংহাসন লাভ করেন। তখন এটি উনুত সাংস্কৃতিক কেন্দ্র ছিল। এই সময়ের সংস্কৃত ভাষায় কিছু শিলালিপি তথায় আবিশ্বকৃত হয়েছে।

তন্মধ্যে দ্বিবিধ এরূপ:

- (১) "যে ধর্মা হেতু প্রভবা হেতুং তেযাং তথাগতোহ্যবদত্, তেযাংচ যো নিরোধো এবং বাদী শ্রী অনিরুদ্ধ দেব।"
- (২) "ওম দেয়ধর্মায়ং সচ্চদান পতিমহার অনিরুদ্ধ দেবস্য।"

তথাকার অবেয়দান ও কুব্যোবিক বিহারে দেওয়ালে অঙ্কিত অধিকাংশ চিত্রাবলী থেরবাদ ও বজ্রবাদ সম্প্রদায়ের জাতক ও দেবদেবীর চিত্র; তাতে অবলোকিতেশ্বর, মঞ্জুশ্রী, তারা, মৈত্রেয়, হয়শ্রীব, ব্রহ্মা, বিষ্ণু, শিব, গণেশ প্রভৃতি দেবদেবীর চিত্র দেখা যায়। এতে কেউ কেউ মনে করেন যে, অরিমদ্দন নগরে হিন্দু ধর্মাবলম্বীও ছিলেন। বস্তুত সেই তান্ত্রিক যুগে হিন্দু, বৌদ্ধ একাকারই হয়েছিল। ফলে বৌদ্ধদের ন্যায় হিন্দুদের মধ্যেও কালী, দুর্গা, শিব প্রভৃতি অবৈদিক দেবতার পূজার্চনা প্রবর্তিত হলো। আসামের কামরূপের পার্শ্বে হাজোতে হয়গ্রীবমূর্তি আছে, তিব্বতের বৌদ্ধেরা তার পূজা করেন। চট্টগ্রামের দেবাং পাহাড়ে অষ্টম শতান্দীর গণেশ মূর্তি আবিষ্কৃত হয়েছিল, তা মহাযানী বৌদ্ধেরা পূজা করতেন। তখন হয়গ্রীব, হস্তীগ্রীব প্রভৃতির ন্যায় অনেক দেবতা বৌদ্ধদের পূজালাভ করতেন। "করণ্ড ব্যুহের দ্বিতীয় অংশে দেখা যায়, বোধিসত্ব শিব ও উমাকে ষড়াক্ষরী বিদ্যাদান করছেন এবং মন্ত্র দিতেছেন:

"ওম্ মনিপদ্মে হুম্, শূলে শূলে শূণ্যে স্বাহা।"

"তাহাদের মতে আদি বুদ্ধ ছিলেন স্বয়স্তু।"

(The Indian Historical quartarly. Vol.XXV No.4)

নেপালে স্বয়স্তুনাথ বুদ্ধ ও পশুপতিনাথ শিব সম্বন্ধে অনেক কাহিনী প্রচলিত আছে। তথাকার ভক্তপুরে একই মন্দিরে বুদ্ধ ও শিব পাশাপাশি ভক্তদের শ্রদ্ধার্ঘ্য গ্রহণ করছেন। চট্টগ্রামের চাকমা রাজাদের কালীমন্দির ও শিব পূজা দেখে কেউ কেউ তাঁহাদের অবৌদ্ধ মনে করতেন। বস্তুত থেরবাদ ধর্মমত গ্রহণের পূর্বে বাংলার সকল বৌদ্ধরা নানা দেবদেবী পূজায় অভ্যস্থ ছিলেন। এই তান্ত্রিক মত বাংলা ও আসামের মধ্য দিয়ে দক্ষিণ-পূর্ব এশিয়ায় প্রসারিত হয়। তান্ত্রিক হেবজ্রের উদ্যোগে বাংলাদেশ হতে জাভা, কমোডিয়া পর্যন্ত ঐ মত প্রচারিত হয়েছিল।

খ্রিষ্টীয় অষ্টম, নবম শতাব্দীতে মহাযান মত সিংহলেও পরিদৃষ্ট হয়। তথায় কয়েকখানা তাম্রলিপি আবিষ্কৃত হয়েছে। তন্মধ্যে একটা এরূপ: "ওম্ তারে ওম্ তুতারে তুরে স্বাহা।" কিন্তু তথায় এই মত বেশি দিন স্থায়ী হয় নি। পূর্ববঙ্গের বৌদ্ধদের প্রাচীন বিবাহমন্ত্রে তারা দেবীর উল্লেখ দেখা যায়, "ওম্ তারা মহাতারা পূর্ব তারা……..তারা ত্রিংশ বরে স্বহা।" অধুনা থেরবাদের প্রভাবে তা পরিবর্তিত ও পালি ভাষায় রূপান্তরিত হয়েছে।

বাংলার বৌদ্ধদের মধ্যে প্রাচীনকাল হতে এক স্মরণীয় মন্ত্র চলে আসছে "বুদ্ধো বোধ্যেযং, মুন্তো মোচেয্যং, তীন্নো তারেয্যং" অর্থাৎ আমি বৃদ্ধ হয়ে পরকে প্রবৃদ্ধ করব, মুক্ত করব এবং উদ্ভীর্ণ হয়ে পরকে ত্রাণ করব। তা মহাযানদের আচার্যগণকে ব্রহ্মদেশে 'আরি' বা আর্য এবং পূর্ববঙ্গে রাউরী বা পূজারি বলা হতো। অরিমদ্দন নগরে তাঁরা সংখ্যায় অনেক ছিলেন। তাদের ধর্মমত তন্ত্র ও বজ্রযান মিশ্রিত। থেরবাদীরা তাঁদের নাম দিয়েছেন 'শ্রমণকুত্তক' অর্থাৎ কৃত্রিম শ্রমণ। শ্রমণকুত্তকের ভার্যার প্রসঙ্গে মনে হয় তাঁদের কেউ কেউ ভোগী লামা ছিলেন। এরূপ বিবাহিত ধর্মগুরু নেপাল, ভুটান, সিকিম, কোরিয়া, জাপান প্রভৃতি মহাযান অধ্যুষিত দেশে বর্তমানের দেখা যায়। পক্ষান্তরে ব্রহ্মচারী হয়তো অনেক ছিলেন। এই সময় বজ্রযানের অনাচার সংশোধনের নিমিত্ত বাংলার অতীশ দীপংকর শ্রীজ্ঞান তিব্বতে গমন করেছিলেন। তদ্রপ ব্রহ্মদেশের অরিমদ্দন নগরে সম্ভবত এই মতের অধঃপতন ঘটেছিল।

রাজা অনিরুদ্ধের রাজত্বের প্রথম ভাগে সুধর্মপুর হতে ভদন্ত অরহন্ত থের অরিমদ্দন নগরে আগমন করেন। তিনি তন্ত্রথান ও বজ্রখানের অসারতা প্রমাণ করলেন। রাজা সম্ভষ্ট হয়ে বুদ্ধের প্রকৃত ধর্ম কোথায় পাওয়া যাইবে তাঁর পরামর্শ গ্রহণ করলেন। রাজা মনোহারি দূতকে বুদ্ধের ধাতু, ধর্মগ্রন্থ ও ভিক্ষুসংঘ দিলেন না, বরং অরিমদ্দন নগরের লোকদের আচরণে নিন্দা করলেন। তাতে কুদ্ধ হয়ে রাজা অনিরুদ্ধ ১০৫৭ সালে সুধর্মপুর অভিযান করে রাজা মনোহারিকে বন্দী করে আনলেন। সেই সঙ্গে

বিত্রশ হাতির উপর সজ্জিত করে সর্বজ্ঞের ধাতু, ত্রিপিটক গ্রন্থরাজি ও শীলবান ভিক্ষুদেরকে নিয়ে আসলেন। ত্রিরত্নের পূর্ণতা সাধিত হওয়ায় সৌর্য-বীর্যের দ্যোতক অরিমদ্দন নগরের নাম রাখা হল 'পুনুগাম', পরে উচ্চারণ ভেদে তা পুগাং (Pugan), পাগানে পরিণত হল।

রাজা অনিরুদ্ধ প্রজাদের সাথে থেরবাদ ধর্ম গ্রহণ করলেন। যুদ্ধজয় করে পরাজিতের ধর্মমত গ্রহণের দৃষ্টান্ত ইতিহাসে বিরল। এক ফরাসী পণ্ডিত এ সম্বন্ধে মন্তব্য করেছেন: "যুদ্ধক্ষেত্রে বিজয়ী ব্রহ্মরাজ বুদ্ধির ক্ষেত্রে পরাজিত হলেন।"

রাজা অনিরদ্ধ সিংহল হতে ত্রিপিটক গ্রন্থ এনে থাটনের ত্রিপিটকের সাথে সামঞ্জস্য রেখে পুস্তকালয়ে স্থাপন করলেন। তাঁর সুদৃঢ় সংগঠন প্রয়াসের ফলে থেরবাদ সমগ্র উত্তর ব্রহ্ম, শ্যাম, কম্বোডিয়ায় বিদ্যুদ্বেগে প্রচারিত হলো। এই সময় আরাকানেও থেরবাদ প্রতিষ্ঠিত হলো।

চোল, পান্তু রাজাদের আক্রমণে শতাব্দীকাল হতে সিংহলে বুদ্ধধর্ম লুপ্ত প্রায়। তখন মহামহিন্দ থের প্রভব আচার্য পরম্পরা বিচিছ্নু ও ভিক্ষুণী সংঘ অন্তর্হিত হয়।

রাজা বিজয় বাহু ১০৫৭ অব্দে এদেরকে দমন করে পুলস্তিপুরে রাজধানী স্থাপন করেন। তখন সিংহলে উপসম্পদার গণপূরক (quarum) ভিক্ষুর অভাব হওয়ায় তিনি রাজা অনিরূদ্ধের নিকট দৃত প্রেরণ করলেন এবং আরাকান হতে ভিক্ষুসংঘ এনে সিংহলে নৃতন সংঘ প্রতিষ্ঠা করলেন। অনুরাধাপুরের জীর্ণ বিহারগুলি সংস্কার করে নবীন মহাবিহার বংশ প্রতিষ্ঠা করলেন।

ব্রহ্মদেশের ইতিহাস পাঠে জানা যায় রাজা অনিরূদ্ধ পূর্ববঙ্গের পাটিকেরা পর্যন্ত স্বীয় রাজ্য বিস্তার করেন। এবং তীর্থ ভ্রমণ উপলক্ষে তিনি চট্টগ্রাম আগমন করেন। এই সময় বঙ্গদেশের সাথে পার্শ্ববর্তী ব্রহ্মদেশের রাজনৈতিক, সাংস্কৃতিক ও বৈবাহিক সম্বন্ধ বিদ্যমান ছিল।

রাজা অনিরুদ্ধ সর্বজ্ঞের ধাতু প্রতিষ্ঠা করে 'সেজিগোন' মহাচৈত্য নির্মাণ করেন। ধাতু নিধানের দরুন তার খ্যাতি সর্বত্র বিস্তৃত হয়। চৈত্যর চতুর্পার্শ্বে তেত্রিশ দেবমন্দির আছে। তাদের প্রয়োজনীয়তা সম্বন্ধে রাজা বলেন: "যদি লোকেরা সদ্ধর্মের নিমিত্তে না আসে তবে তাদের পুরাতন দেবতাদের নিমিত্ত আসুক, এই প্রকারে তারা ধীরে ধীরে সত্য পথে উপনীত হবে।"

ব্রন্মের রাজধানী পাগানে ধর্মীয় শিক্ষার নিমিত্ত অতঃপর সংস্কৃতের পরিবর্তে পালি ভাষা প্রবর্তিত হলো। ভদন্ত অরহন্ত থের সংঘরাজ পদে বৃত হলেন। তাঁর ধর্মীয় নেতৃত্বে পরবর্তী রাজারাও থেরবাদের উন্নতি সাধন করেন।

অরহস্ত থেরের পর সংঘরাজ পন্থন, উত্তরাজীব সদ্ধর্মের উনুতি সাধন করলেন। উত্তরাজীব থের শ্রামণের ছপদকে সঙ্গে লইয়া সিংহলে ভ্রমণে গিয়েছিলেন। তিনি ফিরে এলেন। কিন্তু ছপদ তথায় শিক্ষা ও উপসম্পদা লাভ করে দশ বৎসর পরে স্বদেশে প্রত্যাবর্তন করেন। তাঁর সঙ্গে এলেন বঙ্গদেশের তাম্রলিপ্তের সীবলী থের ও লঙ্কার রাহুল থের। তাঁরা সকলেই বিদ্বান, চরিত্রবান, ধর্মানুকূল জীবনযাপন করায় জনসাধারণ তাঁদের জীবদ্দশায় ব্রক্ষাদেশে সিংহল-সংঘ প্রতিষ্ঠিত হলো।

অনিরূদ্ধ উত্তরাধিকারী রাজা কেন্জিত্থা (১০৮৪-১১১২খ্রি.) পিতার ন্যায় ভক্তিমান পুরুষ ছিলেন। তিনি স্বেজীগন চৈত্য ও আনন্দ বিহার সম্পন্ন করলেন। অবেয়দান ও কুব্যোবিক চৈত্য নির্মাণ করলেন। বৃদ্ধগয়ার মন্দির সংস্কার সাধন করলেন। তৎপর রাজা অলংসিথু (১১১২-৬৭খ্রি.) নরপতি সিথু, চস্বা, (১২৩৪-৫০) প্রভৃতির সহায়তায় ব্রহ্মের সর্বদিকে উন্নতি হলো। চম্বা ধর্ম পরায়ণ রাজা ছিলেন। প্রবাদ আছে, তিনি সমগ্র ত্রিপিটক অর্থকথা, টীকাসহ নয়বার অধ্যয়ন করেছেন। তিনি ভিক্ষুদের ধর্ম শিক্ষা দিতেন। অন্তপুরবাসী মহিলাদের শিক্ষার নিমিত্ত তিনি পালিভাষায় 'পরমার্থবিন্দু' ও 'শব্দবিন্দু' রচনা করেন। রাজা সম্মৃতি, অনিরূদ্ধ ও চম্বা একই প্রবাহের অন্তর্গত বলে লোকে মনে করতেন।

ত্রয়োদশ শতাব্দীর শেষভাগে (১২৮৭খ) সম্রাট কুবলয় খান পাগান সিংহাসন অধিকার করেন। পাগানেব পতনের পর ব্রহ্মের অখণ্ডত্ব বিনষ্ট হয়। চতুর্দশ ও পঞ্চদশ শতকে ব্রহ্মদেশে কয়েকটি ক্ষুদ্র রাজ্যে বিভক্ত হয়ে পড়ে।

এই সময় হংসবতীর রাজা ধর্মচেতীর (১৪৭২-৭৯) চিত্রদূত ও রামদূত অমাত্যসহ মহাসীবলী ও মোগ্গল্লান থেরের নেতৃত্বে ২২ জন ভিক্ষু লক্ষা প্রেরণ করেন। তাঁরা তথাকার কল্যাণী নদীর 'উদকোক্ষেপ সীমায় 'উপসম্পদা লাভ করে ফিরে আসেন। এবং পেণ্ডেতে 'কল্যাণী সীমা' প্রতিষ্ঠা করেন। ব্রহ্মে আবার সিংহল-সংঘ প্রতিষ্ঠিত হলো।

১৫২৭ অব্দে রাজা শ্রী হেস্বা আভার সিংহাসন গ্রহণ করেন। তিনি বহু চৈত্যের গুপ্ত সম্পদ হরণ করেন, ধর্মগ্রন্থ বিনষ্ট করেন, তৌংভলু পাহাড়ে প্রায় তিন হাজার ভিক্ষুকে ষড়যন্ত্র করে হত্যা করেন। ব্রক্ষের ইতিহাসের বৌদ্ধ ধর্মের প্রতি এতবড় আঘাত আর হয়নি। ব্রক্ষের সাহিত্য, সংস্কৃতি ও সভ্যতায় বুদ্ধধর্ম এত দৃঢ়মূল ও বিস্তৃত ছিল যে তথাপি নষ্ট হয়নি।

রাজার অত্যাচার অসহ্য হলে এক অধিকারী তাঁকে হত্যা করে ধর্ম ও সংস্কৃতি রক্ষা করলেন। তৎপর তংগু বংশের মহাশ্রী জেয়্যসূর (১৪৮৬-১৫৩১) সিংহাসনে আরোহণ করেন। তিনি ধর্মজীরু ছিলেন, দেশে অনেক বিহার নির্মাণ করেন। তখন হতে ব্রহ্মদেশকে কেন্দ্রিভূত করার চেষ্টা চলে। তাঁর পুত্র (১৫৩৯) বিনাযুদ্ধে পেণ্ড হস্তগত করেন। তাঁর উত্তরাধিকারী বিপিন্নৌঙ (১৫৫১-৮১) সমগ্র ব্রহ্মদেশকে একধর্ম, একসংস্কৃতি ও একসূত্রে আবদ্ধ করলেন। এমনকি সান, অযোধ্যা, কম্বোজ রাজ্যেও তিনি আধিপত্য বিস্তার করেনে। সম্রাট অশোকের ন্যায় তিনি ঘোষণা করলেন যে, "আমার রাজ্যে পশুবলি নিষদ্ধি হলো।"

শ্রী মহাসীহসূর সুধন্ম রাজার সময়ে (১৬৪৮) একাংশ ও উভয়াংশ পারুপণ সম্বন্ধে ব্রহ্মভিক্ষ্দের মধ্যে এক বিবাদ আরম্ভ হয়। এই ধর্মীয় বিবাদ প্রায় শতবর্ষ পর্যন্ত চলতে থাকে। গুণাভিলঙ্কার এবং অতুল থের একাংশ পক্ষে ছিলেন। অপর পক্ষে ছিলেন বুদ্ধাঙ্কুর, কল্যাণ, মুনীন্দ্র ঘোষ প্রভৃতি থেরগণ। রাজাদের পোষকতায় সময়ে এক এক পক্ষ প্রবল হয়। উভয় মতের সমর্থনে গ্রন্থাদি রচিত হলো। শেষ পর্যন্ত রাজা বোধফ্রার (১৭৮১-১৮১৯) সময়ে এই বিবাদ চিরতরে মীমাংসিত হয়। উভয়াংশ আবৃত করে পারুপণই বিনয়সম্মতরূপে স্বীকৃত হয় এবং রাজ্যময় রাজাদের ঘোষিত হয়।

এই দীর্ঘকালের মধ্যে এই বিবাদ অপরান্ত দেশে সীমাবদ্ধ থাকেনি। ব্রহ্মের সর্বত্র, শ্যাম, কম্বোজদেশে পারুপণ মতভেদ প্রসারিত হয়।

ষোড়শ শতাব্দীর মধ্যভাগ হতে প্রায় শতকে বৎসর সিংহলে বুদ্ধধর্মের অবস্থা অত্যন্ত শোচনীয় হয়ে পড়ে। পর্তুগীজদের প্ররোচনায় রাজা ধর্মপাল পাত্র-মিত্রসহ ইশাই ধর্ম গ্রহণ করেন। ভিক্ষুরা কোন আশ্বাস দিতে পারলেন না। এতে ক্রুদ্ধ হয়ে তিনি বুদ্ধধর্ম ধ্বংস করতে প্রবৃত্ত হলেন। বিহার, চৈত্য লুষ্ঠিত হলো, গ্রন্থাগার ভস্মীভূত করল, ভিক্ষুগণ নিঃশেষ হলেন।

তাঁরা উত্তরাধিকারী রাজা বিমল সিংহ শূর আরাকান হতে ভিক্ষু আনয়ন করে সংঘ প্রতিষ্ঠা করেছিলেন। বিহারাদির সংস্কার আরম্ভ করেন। কিন্তু বিধর্মীর অত্যাচার ও রাজাদের স্বেচ্ছাচারে নিম্পেষিত হয়ে তা স্থায়ী হতে পারেনি। ১৭৩৪ সালে রাজা শ্রী বিজয়রাজ সিংহ সিংহাসন লাভ করেন। তিনি ভিক্ষু আনয়নের নিমিত্ত শ্যামদেশে দৃত প্রেরণ করলেন। দৃত জাকার্ত্তা পৌঁছলে রাজার মৃত্যু হয়। তখন তাঁর শ্যালক কীর্তিশ্রী রাজসিংহ (১৭৪৭-৭৮) সিংহলের রাজা হন। জনপ্রিয়তার নিমিত্তে তিনি বৃদ্ধধর্ম গ্রহণ করেন। সিংহল ভিক্ষু শুন্য।

এই সময় শরনংকর শ্রামণের নামক এক মেধাবী তরুণ বৌদ্ধ সংঘের পুন প্রতিষ্ঠার উদ্যোগ গ্রহণ করেন। তাঁর পরামর্শানুসারে রাজা ১৭৫০ সালে শ্যামদেশে দৃত প্রেরণ করেন। শ্যামের রাজা ধার্মিক (Phra Borom-kote) রাজধানী অযোধ্যাতে তাঁদের সংর্বধনা করলেন। তথাকার সংঘরাজের নির্দেশে উপালী মহাথেরসহ দশ জন ভিক্ষু সিংহলে প্রেরীত হলেন। তাঁরা তথায় ১৭৫৬ সালে শরনংকর প্রমুখ অনেককে উপসম্প্রদা প্রদান করেন। অতঃপর শ্যামোপালী নিকায়ের প্রতিষ্ঠা হলো। শরনক্ষর থের এই সম্প্রদায়ের সংঘরাজ নির্বাচিত হলেন।

একাংশ পারুপণ প্রথা এরূপে শ্যাম হতে সিংহলে প্রবর্তিত হলো। ব্রহ্মরাজ বোধফ্রার সময় যখন ঐ বিবাদ মীমাংষিত হয় তখন ব্রহ্মের ন্যায় শ্যাম, কমোজ ও সিংহলে উভয়াংশে পারুপণ প্রথা প্রচলিত হলো। কিন্তু সিংহলে শ্যাম নিকায়ের এক শাখা আজ পর্যন্ত একাংশের পারুপণ দৃঢ়ভাবে ধরিয়ে নিলেন।

রাজা বোধফ্রার সময় অষ্টাদশ শতকে সিংহলের অম্বগহবত্তে প্রমুখ ছয় জন প্রতিনিধি ব্রন্ধের রাজধানী অমরপুরে আগমন করেন। তাঁরা সংঘরাজ জ্ঞানাভিবংশ মহাস্থবিরের উপাধ্যায়ত্বে তথায় উপসম্পদা গ্রহণ করেন। দুই বৎসর ধর্ম-বিনয় অনুশীলন করে ১৮০২ সালে নৃতন উপসম্পন্ন জ্ঞানবিমলতিষ্য থের প্রমুখ প্রতিনিধিগণ কয়েকজন শাসন হিতৈষী ব্রক্ষ

মহাথেরসহ সিংহলে প্রত্যাবর্তন করেন। তাঁরা যে ভিক্ষুসংঘ প্রতিষ্ঠা করলেন, তাই সিংহলের 'অমরপুর নিকায়'।

১৮২৫ সালের সমীপবর্তী সময়ে ব্রন্মের সুধর্ম বংশ হতে শ্যামের 'ধর্মযুক্তিক নিকায়' প্রতিষ্ঠিত হয়। সুপ্রাচীন ও সুপ্রচারিত মহানিকায়ের তুলনায় ক্ষুদ্র হেতু ইহা চুল নিকায় নামে পরিচিত। রাজপুত্র মংকুট তার বিশুদ্ধ আচারে প্রসন্ন হয়ে উপসম্পদা গ্রহণ করেন। তাঁর নাম রাখা হলো বজ্বজ্ঞান থের। তিনি মাতৃভাষাসহ পালি, সংস্কৃত, ফরাসী ইংরেজী ভাষায় সুশিক্ষিত। সংঘরাজ-পদে বৃত হয়ে তিনি শ্যাম ও কাম্বোজ দেশের বুদ্ধশাসন সুশোভিত করেন। যথোক্ত মহানিকায় শ্যামদেশে দীর্ঘকাল প্রবর্তিত থাকলেও এর আচার্য পরম্পরা সুষ্ঠু জানা যায় না। ব্রক্ষদেশে তা মহাযানরূপে খ্যাত। শ্যামদেশের ঐতিহাসিকেরা বলেন এটি থেরবাদ ও মহাযানের সংমিশ্রণ। শ্যামে ও ব্রন্মের শান প্রদেশে কোনো কোনো ভিক্ষু সিদ্ধ নাগার্জুনের তান্ত্রিক চিকিৎসা প্রণালীতে এখনোও খ্যাতিমান। সম্ভবত এই কারণেই ধর্মযুক্তিক নিকায়ের উৎপত্তি হয়। অবশ্য নৃতনের প্রভাবে পুরাতন নিকায় অনেকাংশে সংশোধিত হয়েছে।

সোণ-উত্তর থের প্রভাব পরিশুদ্ধ আচার্য পরস্পরা নিঃসংশয়ে আজ পর্যন্ত বিদ্যমান। অপরান্তের ইতিবৃত্তে তা বিবৃত হয়েছে। বর্তমান জগতে এটিই একমাত্র থের তরঙ্গ, যা সম্যক সমুদ্ধ হতে নিরবিচ্ছিন্নভাবে চলে এসেছে।

ব্রহ্মদেশে অরহন্ত, উত্তরাজীব, ছপদ থেরদের শিষ্য পরম্পরা প্রায় আটাশ বৎসর পর্যন্ত শাসনের ভার বহন করেছেন। রাজা মিন্ডন মিনের সময় এর সুধর্ম ও স্বেজিং নিকায়রূপে বিভক্ত হয়। সুধর্ম বংশ সমগ্র ব্রহ্মে; শ্যাম,কম্বোজে ধর্মযুক্তিক নামে; সিংহলে অমরপুর ও রামাঞ্ঞ নিকায় নামে প্রসারিত হয়েছে। স্বেজিং বংশ প্রভব 'দ্বার নিকায়' নিম্ন ব্রহ্মে শাসন উজ্জ্বল রেখেছে। সম্প্রতি তার একটি শাখা সিংহলে প্রতিষ্ঠিত হয়েছে।

১৮৩৬ সালে সিংহলের তদানীন্তন রাজধানী কেণ্ডিনগরে শ্যামোপালী বংশের ভিক্ষুগণ অশ্বগিরি বিহারসংঘ ও পুল্পারাম সংঘ নামে দুই ভাগে বিভক্ত হয়। তৎপর একে অপরের বিরূদ্ধে অন্তিম আপত্তির দোষারোপ করে পত্রিকাদি প্রকাশ করতে থাকেন। উভয় পক্ষের অভিযোগের বিষয় বিনয়ের সাথে তুলনা করে বেম্তোট শ্রীর্অথদর্শী মহাস্থবির শ্যাম রাজ্যের

ধর্মযুক্তিক সংঘ লঙ্কাদ্বীপে এনে শাসনশুদ্ধির সংকল্প করেন। তজ্জন্য এক আবেদন পত্র শ্যাম দেশে প্রেরিত হয়। সেই সঙ্গে হিক্কডুবে শ্রীসুমঙ্গল মহানায়ক স্থবির দোডম্ পহল শ্রীদীপংকর মহাস্থবিরকে এক পত্র দেন। এটির দুই গাথা নিম্ন রূপ:

"মন্তেন্তি এতরহি যে যতরো পসিদ্ধা, সিক্খায় গারবযুতা পটিপত্তি কামা; হত্বান তে বহু বিধা ইধ গুম্ব গুম্বা, আচিন্ন কপৃপকলুসস্স পবাহনায়। সঙ্গন্ম তে ইধ ময়াপি চ মন্তয়ন্তি, সদ্ধন্ম যুক্তিক নিকায়িক সুদ্ধিমেকং; গণৃহাম নো ইতি পবত্ত কথা বসেন, সঙ্কেপতো ইধ লিখামি হি তং পবত্তিং।

এরপে বাদ বিবাদের বিষয়সমূহ জেনে পূর্বোক্ত শ্রীঅর্থদর্শী মহাথের এর সুশিক্ষিত শিষ্য শ্রীশরনংকর স্থবির স্বীয় উপসম্পদা সম্বন্ধে সংশংয়াপন্ন ও অতিশয় উৎকণ্ঠিত হলেন। যার জন্য পার্থিব ভোগ-বিলাস বিসর্জন দিয়ে সন্মাস গ্রহণ করা হলো সেই বিনয়াকুল উপসম্পদা যদি জীবনে প্রতিষ্ঠিত না হলে তবে আর কৃত্রিম বেশ ধারণের প্রয়োজন কি? পক্ষান্তরে গৃহী জীবনযাপন ও তাঁর অভিপ্রেত নহে। তিনি অমরপুর নিকায়ে গিয়ে শ্রামণের হলেন। তথায় সীমা সঙ্কর সম্বন্ধে এক বিবাদ হয় যার মীমাংসার জন্য বিবাদমান উভয় পক্ষকে ব্রক্ষদেশের আশ্রয় নিতে এবং তথায় পুনঃ শিক্ষা গ্রহণ করতে হয়েছিল।

আচার্য পুর্ণাচারের দেহত্যাগের পর চট্টগ্রামে উদকোক্ষেপ সীমায় কোনো শ্রদ্ধা প্রব্রজিতের উপসম্পদার সময় সীমা সঙ্কর দোষ ঘঠে। ভুল ধরা পরার সঙ্গে সঙ্গে তাঁকে ব্রহ্মদেশের মৌলমেনে গিয়ে পুনরায় উপসম্পদা গ্রহণ করতে হয়। গদ্ভীর বিনয়ে বিচক্ষণতাই শাসন শুদ্ধির সহায়।

সেই সময় বুদ্ধ শাসনের শ্রীবৃদ্ধিকামী বহু সংপুরুষ এক সভায় সম্মিলিত হয়ে সিদ্ধান্ত করেন যে, মহাবিহারে ভিক্ষু পরস্পরা অবিচ্ছিন্নভাবে আজ পর্যন্ত ব্রহ্মদেশে বিদ্যমান। সুতরাং তথায় গিয়ে উপসম্পদা গ্রহণের ব্যবস্থা করা হলো। তদনুসারে শীলস্কন্ধ ও ধর্মদর্শী ভিক্ষু, ধর্মপাল ও সুমঙ্গল শ্রামণের এবং দুইজন সেবকসহ আয়ুম্মান শরনংকর আচার্যদের সন্দেশ পত্র নিয়ে ২৪০৪ বুদ্ধান্দ আশ্বিন মাসে ব্রহ্মের উদ্দেশে জলপথে যাত্রা করলেন। তাঁরা ভারতের তদানীন্তন রাজধানী কলিকাতা নগরে কুশিনারাবাসী ভিক্ষুদের বিহারে উপনীত হলেন।

এই সময় কুশিনগর আবিশ্কৃত হয়নি। অনেকের ধারণা ছিল যে চট্টগ্রামের চন্দ্রনাথ পাহাড়ই কুশিনগর। দ্রোণ ব্রাহ্মণ তথায় সর্বজ্ঞের শারীরিক ধাতু বিভাগ করেছেন। তথাকার প্রাচীন হস্তলিখিত পুঁথি তার সাক্ষ্য বহন করছে।

কলিকাতায় মহানগর বিহার বাঙালী বৌদ্ধদের দ্ধারা এর কয়েক বছর পূর্বে নির্মিত হয়। এই বিহারের জন্য উপযুক্ত ভিক্ষুর প্রয়োজন হলে চট্টগ্রামের তদানীন্তন ভিক্ষু নেতা সূদন মহাস্থবির মহোদয় তাঁহার ভ্রাতুষ্পুত্র চন্দ্র মোহন ভিক্ষুকে কলিকাতা প্রেরণ করেন। তিনি এই বিহারে অবস্থান করে বিদ্যানুশীলন করতেন। তখন মি. পাল নামক এক ইংরেজ অফিসার কলম্বো হতে বদলী হয়ে কলিকাতা আসেন। তিনি বৌদ্ধধর্মে অনুরাগী ও পণ্ডিত ছিলেন। শ্রদ্ধেয় চন্দ্র মোহন তাঁর নিকট ধর্ম-বিনয় অধ্যয়ন করতেন। একদিন তিনি প্রাতিমোক্ষে দেখতে পেলেন—"যদি কোন ভিক্ষুজ্ঞাতসারে বিংশতি বৎসরের কম বয়স্ক লোককে উপসম্পদা প্রদান করে, তবে সেই উপসম্পদা কর্মে-গণ-পূরক ভিক্ষুদের 'দুকুট' আপত্তি ও উপাধ্যায়ের 'পাচিত্তিয়' আপত্তি হয়।"

#### (প্রাতিমোক্ষ ৬৫ম শিক্ষাপদ)।

উক্ত বিষয় অবগত হয়ে তিনি সাহেবকে জানালেন যে, ১৭ বৎসর বয়সে তাঁর উপসম্পদা হয়েছে। পিতৃব্য সূদন মহাস্থবিরের নিকট ভিক্ষুর প্রয়োজনীয় বিষয়গুলি শিক্ষা করলে তাঁকে সমারোহে উপসম্পদা দেয়া হয়। তখন এদেশে উপসম্পদার বয়সের বিচার করা হতো না। সাহেবের আলোচনায় তিনি বুঝতে পারলেন যে সত্যই তিনি উপসম্পন্ন নন। তিনি বিচলিত হলেন। প্রকৃত উপসম্পদা লাভের মানসে তিনি স্বদেশ হয়ে আরাকান যাত্রা করলেন। যথাসময় তিনি তথাকার প্রাদেশিক 'সংঘরাজ' শ্রীমৎ সারমিত্র মহাস্থবিরের বিহারে উপনীত হলেন। সংঘরাজের নিকট

তিনি বাংলার ভিক্ষুসংঘ কর্তৃক তথায় তিনি নৃতন উপসম্পদা লাভ করলেন। তখন তাঁর বয়স ২৪ বংসর। (১৮৬০খ্রি.) কয়েক মাস পর কলিকাতার পথে স্বদেশে উপনীত হলে তিনি ম্যালেরিয়ায় আক্রান্ত হন। তাঁর স্বাস্থ্য ভেঙ্গে পড়ে। এতে আত্মীয়েরা মনে করলেন যে, তাঁর আর ভিক্ষুজীবন সহ্য হবে না। সুতরাং তিনি গৃহী হতে বাধ্য হলেন।

আরোগ্যলাভের পর তিনি স্বীয় পিতার নিকট কিছু কাল কবিরাজী শিক্ষা করলেন। বর্ষাশেষে পুনঃ কলিকাতা এসে তিনি চিকিৎসা ব্যবসা আরম্ভ করলেন। এই সময় কলিকাতায় সিংহলের ভিক্ষুরা এসে পৌছলেন। মণি কাঞ্চনের সংযোগ ঘটল। তিনি ব্যবসা ছেড়ে পবিত্র উপসম্পদার নিমিত্ত সেই ভিক্ষুদের সঙ্গী হলেন।

তৎ সম্বন্ধে 'কথিকাবত' এ উল্লেখ আছে যে, কুশিনারা নিবাসী 'চন্দ্র' নামক উপাসকসহ তাঁরা বঙ্গনগর হতে স্টিমারে যাত্রা করলেন এবং যথাসময়ে ব্রন্ধের রাজধানী মান্দালয়ে উপনীত হলেন।

"জমুদীপং গতা তথা কোসিনারো উপাসাকো, চন্দমানোসি সদ্ধালু পক্ষজ্জায় অপেক্থকো, সক্ষেতে একতো হুত্বা মরম্মরট্ঠমুপগমুং।"

সেই সময়ে তাঁরা সমগ্র ব্রহ্ম ভিক্ষুসংঘের প্রধান, ত্রিপিটকধারী, সচ্চরিত্র, আয়ুম্মান জ্বেয়াধর্মাভিমুনিবর জ্ঞান কীর্তি শ্রীপ্রবর সংঘরাজ মহাথের মহোদয়ের আশ্রয়ে সংঘরাজারামে অবস্থান করেন। ধর্মরাজ মিন্ ডন মিন মহোদয় তাঁদের জন্য একজন দোভাষী ও সেবক নিযুক্ত করলেন। সেবকের মাধ্যমে রাজা বিদেশাগত ভিক্ষুগণের সুখ-স্বাচ্ছন্দ্যের ব্যবস্থা করলেন।

আগন্তুকগণ সন্দেশপত্র ও উপহার দিয়ে সংঘরাজকে তাঁদের অভিলাষ নিবেদন করলেন। চার মাস পর ২৪০৫ বুদ্ধান্দের জ্যৈষ্ঠ মাসে সংঘরাজের উপাধ্যায়ত্বে ৭৬ জন মহাস্থবিরের সহযোগিতায় বিপুল সমারোহে তাঁদের ছয় জনের প্রব্রজ্যা ও অভিনব উপসম্পদা কার্য সমাধা হলো। তাঁদের নৃতন নাম ও উপাধি মণ্ডিত করা হলো।

"ইন্দাসভাদিকং নামং সরনঙ্কর নামিনো, পুনুচারোতি পঞ্ঞত্তিং চন্দনামস্স দাপযে।" পরবর্তী বর্ষাবাস পর্যন্ত তাঁরা পরিয়ন্তি, প্রতিপত্তি ও প্রতিবেধ সদ্ধর্মের অনুশীলন করে পরমানন্দে তথায় অতিবাহিত করলেন। এই বংসর আশ্বিন মাসে তাঁরা সিংহল যাত্রার অভিলাষী হলেন। ব্রহ্মদেশের 'শাসন বংশ' ও অভিধর্মের 'বিথিবিম্ব' পালি ভাষায় সঙ্কলন করে সন্দেশপত্রসহ সঙ্গে লইলেন।

"ব্রহ্ম ভাষায দিখিতং সাসনবংস সংযুতং, পালিয়ারোপেতান সন্দেসে পিচ আদিযা।"

তাঁরা সিংহলাভিমুখে যাত্রা করলেন। রেঙ্গুনের ইংরেজ পৌর প্রধানের সাহায্যে পেগু নগরে উপনীত হলেন। তথাকার অরণ্যবাসী শীলবান দেড়শ জন মহাস্থবিরের সম্মিলিত সভায় কল্যাণী সীমায় তাঁরা দল্হী কর্ম নামক 'পুনঃ শিক্ষা' গ্রহণ করলেন। তৎপর ইংরেজ কর্মচারীর রক্ষণাবেক্ষণে স্টিমার যোগে মাদ্রাজ হয়ে সিংহলে গমন করলেন। এই ছয় জন ভিক্ষু সিংহলের ভিক্ষুদের সাথে ধর্ম ও আমিষ সম্ভোগ না করে স্বতন্ত্র রহিলেন। তাঁরা সংখ্যায় পুষ্ট হয়ে 'রামাঞ নিকায়' নামে অভিহিত হলেন। এই নিকায় শিক্ষায়, চরিত্রে, সাধনায় ক্রমশ উনুতির পথে অগ্রসর হলো।

গৌরবের বিষয় যে, এটির প্রথম প্রতিষ্ঠাতাগণের মধ্যে বঙ্গের সুসন্তান আচার্য পূর্ণাচার ধর্মধারী মহাথের অন্যতম। তিনি সিংহলের বিজয়ানন্দ পরিবেণে অবস্থান করে স্বনিকায়ের উনুতি সাধনের সঙ্গে সঙ্গে ধর্ম-বিনয়ে, পালি-সিংহলী ভাষায় প্রচুর অভিজ্ঞতা অর্জন করেন। পাঁচ বৎসর পর তিনি স্বীয় জন্মভূমিতে ফিরে আসেন।

"রামাঞ্ঞ বংসে আদিম্হি উপসম্পজ্জিত্বা আগতো লঙ্কায়ং পঞ্চ বস্সানি বসিত্বা সাসনোদয়নং। ইচ্ছস্তো সকরট্ঠস্মিং পুন্নাচারোতি বিস্সুতো, থেরো তথ উপগস্তান বহু কিচ্চমকারযি।"

খ্রিস্টপূর্ব ষষ্ঠ শতাব্দে বাংলার বীর সন্তান বিজয় সিংহ লঙ্কা জয় করে তার সিংহল নামকরণ করেন। পঞ্চদশ শতকে পণ্ডিত রামচন্দ্র কবিভারতী সিংহলে গিয়ে 'ভক্তি শতকম্' রচনা করেন। তজ্জন্য তিনি 'সমুদ্ধাগম চক্রবর্ত্তী' রাজদত্ত উপাধি লাভ করেন। তারা যেমন বাংলার গৌরব, সেই

রূপ উনবিংশ শতকের আচার্য পূনুচার সিংহলের এক বিশুদ্ধ নিকায় প্রতিষ্ঠাতাদের অন্যতম হয়ে বাংলার গৌরব বৃদ্ধি করলেন।

অষ্টম শতাব্দে চউথামে তান্ত্রিক আচার্য সিদ্ধিপাদ জন্মগ্রহণ করেন।
দশম শতকে সিদ্ধাচার্য তুল্যপাদ বা প্রজ্ঞাভদ্রের জন্ম হয়। তিনি তদানীস্তন
বিদ্যাকেন্দ্র পণ্ডিত বিহারে অবস্থান করে বজ্ঞ্যান ও সহজ্ঞযানের বহু গ্রন্থ
এবং একটি দোহাকোষ রচনা করেন। মগধের আচার্য নরতোপ তাঁর
শিষ্য। তিব্বতের লাল টুপিয়া সম্প্রদায়ের মূল উৎস চউগ্রাম।
মহাপুরুষদের জন্ম ও সাধনাক্ষেত্র হওয়ায় চউগ্রাম তীর্থক্ষেত্রের গৌরব
অর্জন করেছিল। পূর্বসূরিদের উত্তর সাধকরূপে তাঁদেরই শোণিত ধারায়
১৮৩৬ সালে জন্মগ্রহণ করে আচার্য পূর্ণাচার ব্রহ্মও সিংহলে খ্যাতিমান
হলেন এবং স্বদেশে প্রকৃত থেরবাদ প্রতিষ্ঠা করলেন।

#### সংঘরাজ সারমিত্র

শ্রন্ধেয় চন্দ্র মোহন ভিক্ষুর নিকট বঙ্গদেশের বৌদ্ধর্ম ও ভিক্ষুসংঘের বিবরণ শুনে আরাকান প্রাদেশিক সংঘরাজ সারমিত্র মহাথের স্বচক্ষে প্রত্যক্ষ করার উদ্দেশ্যে তীর্থভ্রমণ উপলক্ষে সশিষ্যে চট্টগ্রাম আগমন করেন। শ্রন্ধেয় রাধারাম মহাস্থবিরের সহিত চন্দ্র নাথ তীর্থে তাঁদের মিলন ঘটে। এটা ১৮৬৪ খ্রিষ্টাব্দের ঘটনা। তথা হতে তাঁরা চক্রশালা পরিদর্শন করে মহামুনি মেলায় উপস্থিত হন।

মহামুনি পূর্ববঙ্গের প্রধান বৌদ্ধ তীর্থ। বিষুব-সংক্রান্তি উপলক্ষে তথায় দুই সপ্তাহব্যাপী মেলা বসে। এই সময় প্রত্যেক বৌদ্ধ গ্রামের লোক সিমিলিত হয়। এতে বৌদ্ধদের শিক্ষা, সংস্কৃতি, সমাজ ও ধর্মোনুতি সম্পর্কিত আলোচনা চলে। এবার সংরাজের শুভাগমনে জনগণের উৎসাহ অধিকতর বৃদ্ধি পেল। বহু সভার অধিবেশন হলো। সভার আলোচনায় জানা গেল যে, বিনয়-বিধান অনুসারে বিশ বৎসর অপূর্ণ ব্যক্তিকে উপসম্পদা দিলে তিনি ভিক্ষু হন না। সেরূপ অভিক্ষু গণপূরক, থেকে কোনো পূর্ণ বয়স্ককে উপসম্পদা দিলেও তাঁরও ভিক্ষুত্ব লাভ হয় না। তখন সর্বসমতিক্রমে সিদ্ধান্ত হলো, বাংলার ভিক্ষুরা নৃতন উপসম্পদা গ্রহণ করে দেশে বিনয়সমত প্রকৃত ভিক্ষুসংঘ প্রতিষ্ঠা করবেন। যথাসময়ে উপসম্পদা উৎসবের আয়োজন হলো। কিন্তু কতিপয় মহাস্থবির তাঁদের

মর্যাদাহানির ভয়ে উৎসবে যোগদান করলেন না। এমনকি পথপ্রদর্শক ও দোভাষী রাধারাম মহাস্থবিরও সরে পড়লেন।

শ্রন্ধেয় জ্ঞানালঙ্কার প্রমুখ সাত জন ভিক্ষু প্রথম দিন নৃতন উপসম্পদা গ্রহণ করলেন। অতঃপর আরও অনেকে সশিষ্যে উপসম্পদা গ্রহণ করলেন। বজ্র্যান ও সহজ্ঞযান পাবিত পূর্ববঙ্গ কয়েক শতক (১৪৫৯-১৬৬৬) পর্যন্ত পার্শ্ববর্তী আরাকানের অধীন থাকায় থেরবাদের প্রতি আকৃষ্ট হলেও প্রকৃত উপসম্পদা এত দিনে প্রতিষ্ঠিত হলো। মহাযানদের শেষ নিদর্শন পর্বিত্য চট্টগ্রামে 'রাউরী' শ্রেণির ধর্মগুরু এখনো বিদ্যমান। সমতলের অবস্থা হয়তো কিছুটা উনুত ছিল। সংঘরাজ এক বৎসর মহামুনিতে অবস্থান করে ভিক্ষুদের শিক্ষা দিলেন। নব গঠিত ভিক্ষুসংঘের নাম হলো 'সংঘরাজ নিকায়'। আচার্য সারমিত্র এই নিকায়ের প্রথম সংঘরাজ।

এভাবে বাংলাদেশে মধ্যে থেরবাদ বৌদ্ধদের নবজাগরণ সৃষ্টি করেছেন সারমেধ মহাস্থবির। এর পর হতে বাংলাদেশে মহাত্যাগবান ভিক্ষুসংঘ আবির্ভূত হওয়ার কারণে সৃষ্টি হলো ত্রিপিটক বই বঙ্গানুবাদের কাজ। সেজন্য প্রজ্ঞালোক মহাস্থবির মহোদয় নিজে রেঙ্গুনে প্রেস প্রতিষ্ঠা করে বাংলা-ভাষাভাষীদের অনেক ত্রিপিটকীয় বই উপহার দিয়ে গেছেন। তাঁরও ইচ্ছা ছিল সম্পূর্ণ ত্রিপিটক বই বঙ্গাক্ষরে চাপানো। কিন্তু দ্বিতীয় বিশ্বযুদ্ধে জাপানীদের বোমার আঘাতে সমস্ত প্রেস ধ্বংস হয়ে যায়। তার পরও বাংলা ত্রিপিটকীয় সাহিত্য তাঁর অবদান অপরিসীম।

এর পর উনবিংশ শতাব্দীতে বুদ্ধর্ম নবজাগরণের অগ্রদূত পরমপূজ্য বনভন্তে প্রায় সময় বলতেন, ত্রিপিটক ছাড়া বুদ্ধের শাসন উন্নতি করা যাবে না। কিন্তু এখানে তো প্রতিরূপদেশ নেই, প্রতিরূপদেশ হলে সবকিছু পারা যেত। বৌদ্ধ সরকার, বৌদ্ধ রাজ্য সুখ হতো। যেখানে রাজা অবৌদ্ধ হলে সেখানে কিছু পারা যায় না। অপ্রতিকূল বিধায় বিভিন্ন ধরনের সমস্যা হয়। যদি বৌদ্ধ সরকার হতো বুদ্ধধর্ম আরো উন্নতি করা যেতো। পুরো ত্রিপিটক সেজন্য আমি সংরক্ষণের জন্য চেষ্টা করছি। কারণ ত্রিপিটকেই বুদ্ধের উপদেশ পাওয়া যাবে। এগুলো অনুশীলন করে যদি চুপ করে থাক, তাহলে অর্হৎ হতে পারবে। ত্রিপিটক পড়ে যদি এখানে ওখানে বলাবলি কর তাহলে নির্বাণ যেতে পারবে না। তাই তোমরা পড়ে ওই অনুযায়ী

আচরণ কর। তাহলে দুঃখ হতে মুক্ত হতে পারবে। তাঁর আশা-আকাজ্জা সম্পূর্ণ ত্রিপিটক যাতে বঙ্গানুবাদ হয়। সেজন্য রাজবন বিহারে বনভন্তের অন্তেবাসী শিষ্যগণ চেষ্টা করে অনেক পিটকীয় বই উপহার দিয়ে গেছেন। কিন্তু দুঃভাগ্যর বিষয় বিগত ৩০ জানুয়ারি শ্রন্ধেয় বনভন্তে আমাদের ছেড়ে চলে গেছেন পরিনির্বাণে। তবুও তাঁর আমাদের মাঝে রেখে গেছেন তাঁর সৃষ্টিশীল কমকাণ্ড উপদেশ বাণী, যা আমরা কোনো দিন ভুলতে পারবে না।

এবার চ্লু গ্রন্থ বংশে সঙ্গীতি সম্পর্কে আলোচনা হওয়ার প্রেক্ষিতে কোথায়, কখন কীভাবে সঙ্গীতি হয়েছিল এর বিস্তারিত বিররণ দেওয়া হলো।

বুদ্ধধর্মের ইতিহাসে বৌদ্ধ সঙ্গীতিসমূহ একটি গুরুত্বপূর্ণ স্থান দখল করে আছে। এ সঙ্গীতিতে বৌদ্ধ পবিত্র ধর্মগ্রন্থ ত্রিপিটক সংকলিত হয় এবং পর্যায়ক্রমে ত্রিপিটকের পবিত্রতা ও পরিশুদ্ধতা রক্ষা করা হয়। সঙ্গীতি হলো বৌদ্ধ পবিত্র ধর্মগ্রন্থ ত্রিপিটক সম্পর্কীয় প্রতিসম্ভিদাপ্রাপ্ত অর্হৎ কিংবা অভিজ্ঞ ভিক্ষুদের সম্মেলন বা ধর্মীয় সভা। এ সভা কয়েক মাস থেকে বৎসরাধিককাল স্থায়ী হতো। ভগবান বুদ্ধের মহাপরিনির্বাণ হতে বর্তমানকাল অবধি মোট ছয়টি মহাসঙ্গীতি অনুষ্ঠিত হয়। তাদের মধ্যে প্রথম তিনটির অধিবেশন বসে ভারত, চতুর্থটি সিংহলে অর্থাৎ শ্রীলংকায় এবং পঞ্চম ও ষষ্ঠ সঙ্গীতির অধিবেশন বসে বার্মায় বা বর্তমান মায়ানমারে। এ সমস্ত সঙ্গীতিতে সমস্ত ত্রিপিটক পঠিত ও সংগৃহীত হয়। তৃতীয় সঙ্গীতি পর্যন্ত স্মৃতিবিপুল অর্হৎগণ বিনা লিপিতে স্মৃতি দর্পণেই এই ত্রিপিটক বুদ্ধ-বাণী রক্ষা করেন। চতুর্থ সঙ্গীতিতে সিংহল রাজ বট্টগামনীর নির্দেশে সমগ্র ত্রিপিটক তালপত্রে লিখিত হয়। পঞ্চম সঙ্গীতিতে তৎকালীন বার্মার রাজা মিণ্ডনমিনের নির্দেশে ৭২৯ খানা মার্বেল পাথরে সমগ্র ত্রিপিটক খোদিত করা হয়। ১৯৪৫-৫৬ সালে ব্রহ্মদেশে যে ষষ্ঠ বৌদ্ধ মহাসঙ্গীতির অধিবেশন বসে তাতে সমগ্র ত্রিপিটক আবৃত্তি ও টেপে রেকর্ড করা হয়। নিম্নে ছয়টি মহাসঙ্গীতির বিবরণ দেয়া হলো।

প্রথম মহাসঙ্গায়ন: বিনয় চুল্লবর্গের বিবরণ অনুসারে বলা যায়—প্রথম সঙ্গায়ন আহবান বুদ্ধধর্মে সর্বদিক দিয়ে গুরুত্বপূর্ণ। এ সঙ্গায়নে ভগবান তথাগত সম্যক সমুদ্ধের পরিনির্বাণের পরপরই বুদ্ধবাণীসমূহ প্রথম

সংগৃহীত হয়। তৎকালীন ভারতের অন্তর্গত মগধরাজ অজাতশক্রর পৃষ্ঠপোষকতায় রাজগৃহের (বর্তমানে রাজগির) বৈভার পর্বতের সপ্তপণী শুহাদ্বারে ৫৪৫ খ্রিস্ট পূর্বান্দে প্রথম সঙ্গীতির অধিবেশন অনুষ্ঠিত হয়। এ সন্মেলনের সমস্ত কার্য অর্হৎ মহাকশ্যপ স্থবিরের নেতৃত্বে সম্পন্ন হয়। উক্ত সন্মেলনে বুদ্ধের প্রধান সেবক আয়ুম্মান আনন্দসহ পাঁচশত অর্হৎ স্থবির উপস্থিত ছিলেন। আয়ুম্মান মহাকাশ্যপ প্রশ্নকর্তা নির্বাচিত হন এবং আয়ুম্মান আনন্দ ও উপালি যথাক্রমে ধর্ম ও বিনয় আবৃত্তির জন্য নির্বাচিত হন। যে সমস্ত বুদ্ধ-বচন মহাস্থবির উপালি আবৃত্তি করলেন তা 'বিনয়' নামে অভিহিত হয় এবং যে—সমস্ত বুদ্ধবচন আনন্দ আবৃত্তি করলেন তা 'ধর্ম' নামে পরিভাষিত হলো। এভাবে সংগৃহীত বুদ্ধ-বাণী তখন 'ধর্ম-বিনয়' নামে অভিহিত হয়। এ মহাসঙ্গীতির যাবতীয় কার্য সম্পাদন করতে সাত মাস সময় অতিবাহিত হয়।

ভগবান তথাগতের পরিনির্বাণের তিন মাস পরে এরূপ একটা মহাসঙ্গীতি আহ্বানের প্রধান কারণ ছিল 'সুভদ্র' নামক এক বৃদ্ধ দুর্বিনীত ভিক্ষুর অসৌজন্যমূলক উক্তি। তিনি বুদ্ধের পরিনির্বাণে খুশী হয়ে ক্রন্দনরত ভিক্ষুদের এই বলে শান্ত করেন যে, বুদ্ধ তাঁদের নানা ব্যাপারে 'এটা উচিত' 'এটা উচিত নয়' ইত্যাদির দ্বারা সকলকে উত্ত্যক্ত করে তুলতেন। এখন সেই মহাশ্রমণের অবর্তমানে তাঁরা সুখে দিন কাটাতে পারবেন। কারণ কোনো ভিক্ষু তাঁদেরকে বিনয় সম্পর্কীয় ব্যাপারে আর উত্ত্যক্ত করতে পারবে না। এই কথা শুনে আয়ুম্মান মহাকশ্যপ প্রমুখ শ্রদ্ধাবান ভিক্ষুরা বুদ্ধ শাসনের ভবিষ্যৎ পরিহানির বিষয় ভেবে অত্যন্ত শঙ্কিত হয়ে উঠেন। তাঁরা চিন্তা করলেন যে বুদ্ধের মরদেহ বর্তমান থাকতেই যদি ভিক্ষুদের মধ্যে এরূপ ধারণার সূত্রপাত হয়, তবে অচিরে বুদ্ধশাসন লুপ্ত হয়ে যাবে, তাই ধ্যানী ও প্রবীণ ভিক্ষুবৃন্দ বুদ্ধশাসনকে চিরস্থায়ী করবার মানসে সঙ্গায়নের উপযোগিতা উপলব্ধি করেন এবং রাজা অজাতশক্রর সহায়তায় এ মহাসঙ্গীতির আয়োজন করা হয়।

দিতীয় মহাসঙ্গায়ন: বিনয় চুল্লবর্গে এই দ্বিতীয় মহাসঙ্গায়নের বর্ণনা দেয়া আছে। ভগবান সম্যক সমুদ্ধের পরিনির্বাণের একশত বৎসর পরে মগধের রাজা কালাশোকের আমলে আয়ুম্মান যশ স্থবিরের অনুপ্রেরণায় বৈশালীর বালুকারামে দ্বিতীয় সঙ্গায়ন অনুষ্ঠিত হয়। সাতশত অর্হৎ ভিক্ষুর অংশগ্রহণে এ সঙ্গীতি আট মাসব্যাপী স্থায়ী হয়। সঙ্গীতিকারক সমস্ত ভিক্ষুই ত্রিপিটকে পারঙ্গম ছিলেন। সেই সময় নেতৃত্ব দিয়েছিলেন অর্হৎ রেবত স্থবির। প্রথম সঙ্গায়নের ন্যায় ধর্মমণ্ডল প্রস্তুত করায়ে আয়ুত্মান মহাকশ্যপ স্থবিরের প্রণালী মতে এ সঙ্গীতিতে বুদ্ধের ধর্ম-বিনয়ের সঙ্গায়ন হয়।

সঙ্গীতি আহবানের প্রধান কারণ ছিল বৈশালীর বৰ্জী পুত্রিয় ভিক্ষুরা বিনয়বহির্ভূত 'দসবখুনী' বা দশটি অধর্মবাদ প্রচলন করলে ভিক্ষুসংঘে এক ঘোরতর বিশৃঙ্খলা দেখা দেয়। তা নিরসনের জন্যে আর এক সম্মেলন আহবানের প্রয়োজন হয়ে পড়ে। সেই দশবখুনী নিমুরূপ:

- ১। সিঙ্গিলোন কপ্প: শিংয়ের মধ্যে লবণ জমা রেখে ব্যবহার করা। ভিক্ষু প্রাতিমোক্ষের ৩৮ নং পাচিত্তিয় নিয়মানুসারে ভিক্ষুদের খাদ্য-দ্রব্য জমা করে রাখা চলে না।
- ২। **দ্যুঙ্গুল কপ্প: দুপু**র ১২টার পর সূর্যের ছায়া দুই আঙ্গুল পশ্চিমে গেলেও ভোজন করা। ৩৭ নং পাচিত্তিয় নিয়মানুসারে দিবা মধ্যাহ্নের পর ভিক্ষুরা খাদ্য গ্রহণ করতে পারেন না।
- ৩। গামান্তর কপ্প: ভোজনের পরও গ্রামে গিয়ে দ্বিতীয়বার আহার গ্রহণ করা। এটা প্রাতিমোক্ষের ৩৫নং পাচিত্তিয় নিয়মের ব্যতিক্রম। এরূপ করা উচিত নয়।
- 8। আবাস কপ্প: উপোসথাগার বা সীমাঘরের বাহিরে বিহারের অন্য কোনো স্থানে বিনয়-কর্ম সম্পাদন করা। এটা করলে 'সীমা ও আবাস' সম্পর্কীয় নিয়ম লঙ্ঘন করা হয়।
- ৫। অনুমতি কপ্প: সাময়িকভাবে কোনো নিয়ম গ্রহণ করার পরে সংঘের অনুমতি লওয়া। স্বভাবত কোনো কিছু পরিবর্তন বা পরিবর্ধন করতে হলে পূর্ব থেকে সংঘের অনুমতি নিতে হয়, পরে নিলে হবে না; এর দ্বারা সংঘ নিয়ম ভঙ্গ করা হয়।
- ৬। আচিন্ন কপ্প: চিরাচরিত নিয়ম পালন করা অর্থাৎ আচার্য কিংবা উপাধ্যায় এরকম আচরণ করেছেন, আমিও করব। এরূপ নিয়ম হলে চলবে না, ওটা ধর্ম ও বিনয়সমত হওয়া চাই।

৭। **অমথিত কপ্প :** বিকালে ঘোল ভক্ষণ করা। অর্থাৎ যে দুগ্ধে দুগ্ধত্ব নষ্ট হয়ে দধিত্ব প্রাপ্ত হয় নি। ৩৭ নং পাচিত্তিয় অনুসারে নিষিদ্ধ।

৮। **জলোগিং পাতৃং কপ্প**: তাড়ি পান করা। প্রাতিমোক্ষের ৫১নং পাচিত্তিয় কোন প্রকার মাদক দ্রব্য সেবন ভিক্ষুদের জন্য নিষিদ্ধ করা হয়েছে।

৯। **অদসকং নিসীদনং কপ্প :** ঝুলযুক্ত কম্বল ব্যবহার করা। প্রাতিমোক্ষের ৮৯নং পাচিত্তিয়ায় ভিক্ষুদের আস্তরণ তৈরীর নিয়মানুসারে এটা নিষিদ্ধ।

১০। **জাতরূপ রজতং কপ্প :** সোনা, রূপা অথবা টাকা রূপে ব্যবহৃত কোনো কিছু গ্রহণ করা। গ্রহণ করলে প্রাতিমোক্ষের ১৮নং নিস্সগিয় নিয়ম ভঙ্গ করা হয়।

উপরোক্ত দশ প্রকার নীতি বিনয়সম্মত নয় এ সিদ্ধান্ত সঙ্গীতি মণ্ডপে ঘোষণা করা হয়। এ ছাড়াও পুনরায় ধর্ম-বিনয় আবৃত্তি করা হয় এটিও পূর্বের ন্যায় সংগৃহীত ও অনুমোদিত হয়।

তৃতীয় মহাসঙ্গায়ন : পালি সাহিত্য ও বৌদ্ধ দর্শনের ইতিহাস রচনার জন্য তৃতীয় সঙ্গায়ন অত্যধিক গুরুত্বপূর্ণ। এখানে শুধু বিবিধ প্রকার বিনয় সম্পর্কীয় মতভেদের বিষয় আলোচিত হয় এবং বিরুদ্ধ মতাদর্শ বিশ্লেষণ করে খণ্ডন করা হয়। ঐ সঙ্গীতির অপর একটি উল্লেখযোগ্য দিক হলো এর অব্যবহিত পরেই বুদ্ধধর্ম প্রচারের জন্য দেশ-বিদেশে ভিক্ষুসংঘ প্রেরণ। যে-সমস্ত দেশে প্রচারক প্রেরিত হয়েছিল তাদের মধ্যে কাশ্মীর, গান্ধার, মহারাষ্ট্র, বার্মা, শ্রীলঙ্কা এবং মধ্য এশিয়ার দেশসমূহ বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। এছাড়া এই মহাসঙ্গীতির অন্য একটি প্রধান বিশেষত্ব হলো: বৃদ্ধবাণী ধর্ম এবং বিনয়কে ত্রিপিটকরূপে রূপ দান করা।

খ্রিস্টপূর্ব ৩২৬ অব্দে স্মাট অশোকের রাজত্বকালে রাজধানী পাটলিপুত্রের আশোকারামে এ তৃতীয় সঙ্গায়ন অনুষ্ঠিত হয়। মোগ্গলিপুত্ত তিস্স স্থবিরের সভাপতিত্বে এক হাজার প্রতিসম্ভিদাপ্রাপ্ত ত্রিপিটকজ্ঞ অর্হৎ ভিক্ষুর অংশগ্রহণে নয় মাস কালব্যাপী এ মহাসঙ্গায়নের কার্য পরিচালিত হয়েছিল। প্রথম সঙ্গীতিতে মহাকশ্যপ স্থবির, দ্বিতীয় সঙ্গীতিতে রেবত স্থবির এবং তৃতীয় সঙ্গীতেও মোগ্গলিপুত্র তিষ্য স্থবিরের নেতৃত্বে সঙ্গায়নের

কার্য সমাধা হয়েছিল। প্রথম, দ্বিতীয় সঙ্গীতির ন্যায় বুদ্ধের উপদেশ ও কথোপকথন তৃতীয় সঙ্গীতিতে পুনঃ আলোচিত ও স্থিরকৃত হয়। অধিকম্ভ উপদেশ ও আদেশানুসারে ধর্ম ও বিনয় পিটক ও অভিধর্ম পিটক এই তিনটি পৃথক পৃথক পিটকে বুদ্ধবাণী সংকলিতও সংগৃহীত হয়। সুতরাং এটা নিঃসন্দেহে বলা যায়, ত্রিপিটক হলো মূল বৌদ্ধধর্মের প্রামাণিক গ্রন্থসমূহের একটি বিশেষ সংস্করণ।

তৃতীয় সঙ্গীতির অধিবেশন আহবান সম্রাট অশোকের রাজত্বের এক উল্লেখযোগ্য ঘটনা। কলিঙ্গ যুদ্ধের বিভীষিকা দর্শনে সম্রাট অশোকের মনে যে তীব্র আলোড়নের সৃষ্টি হয়, এটাই কালক্রমে তাঁকে বুদ্ধধর্মের প্রতি আকৃষ্ট করে। এর অব্যবহিত পরে নিগ্রোধ শ্রামণের সাথে তাঁর সাক্ষাৎ হয়। নিগ্রোধ শ্রামণের সৌম্য ব্যবহার তাঁকে বিশেষভাবে মুগ্ধ করে। বিশেষত আমন্ত্রিত হয়ে এসে রাজ সিংহাসনে গিয়ে উপবেশন করায় নিগ্রোধ শ্রামণের প্রতি সম্রাটের শ্রদ্ধা দ্বিগুণ বেড়ে যায় এবং নিজের সর্বস্ব ত্রিরত্নের উদ্দেশে উৎসর্গ করে তিনি বুদ্ধধর্ম গ্রহণ করেন। এর পর হতে সমাট অশোক বৌদ্ধ সংঘের হিতসাধনে আত্মনিয়োগ করেন। তিনি নিগ্রোধ শ্রামণের সাথে সাক্ষাৎ না হওয়ার আগে ষাট হাজার ব্রাহ্মণদের নিত্য ভোজন দিতেন। সেই ব্রাহ্মণদের বিশৃঙ্খল কার্যকলাপ দেখে তাদের বহিষ্কার করে ষাট হাজার ভিক্ষুর নিত্য আহারের ব্যবস্থা করেন। দেশে বহু সংঘারাম ও বিহার নির্মাণ করেন। সিদ্ধার্থ কুমারের জীবনের সাথে জড়িত সমস্ত তীর্থস্থানসমূহ পরিদর্শন করে প্রতিটি স্থানে বিশালকায় স্ত্রুপ নির্মাণ করায়ে এতে শিলালিপি খোদিত করায়ে দেন। ঐ সমস্ত শিলালিপিতে তাঁর আদেশসমূহ লিপিবদ্ধ করেন। বর্তমানে বহু স্থানে সেই শিলালিপিসমূহ আবিশ্কৃত হয়েছে। ঐ সমস্ত লিপি হতে জানা যায় তিনি সকল সম্প্রদায়ের প্রজাদের মঙ্গলের জন্য সর্বদা সচেষ্ট থাকতেন। সকল সম্প্রদায়ের প্রজারা সমানভাবে ধর্মীয় সুযোগ সুবিধা ভোগ করত তাঁর সাম্রাজ্যে। এভাবে সম্রাট অশোকের পৃষ্ঠপোষকতায় বৌদ্ধ ভিক্ষুদের মর্যাদা বহুলাংশে বৃদ্ধি প্রাপ্ত হলে তা দেখে অনেক অভিক্ষুও সুযোগ সুবিধা আদায়ের জন্যে নিজে নিজে পাত্র চীবর গ্রহণ করে ভিক্ষু বলে পরিচয় দিতে শুরু করল। তাঁরা অসদুপায় অবলম্বন করে কোনো কোনো স্থানে বিহার ও চৈত্য দখল করে বাস করতে থাকে। তাঁরা ধর্মকে অধর্ম এবং অধর্মকে ধর্ম বলে প্রকাশ করতে লাগলো। এতে ধার্মিক ও বিনয়ী ভিক্ষরা

শঙ্কিত হয়ে উঠলেন। দেখতে দেখতে দুর্নীতিপরায়ণ ও মিথ্যাদৃষ্টিপরায়ণ ভিক্ষুদের সংখ্যা এতো বৃদ্ধি পেতে লাগলো যে, ধর্মবাদী ও বিনয়ী ভিক্ষুরা তাদের উৎপাতে দিক্বিদিক চলে যেতে লাগলেন। অশোকারাম বিহারে বহু বৎসর ধরে উপোসথ, প্রবারণা, উপসম্পদা প্রভৃতি বিনয় কর্ম সম্পাদন বন্ধ ছিল। এ সংবাদ যখন সম্রাট অশোক শুনতে পেলেন তখন তাঁরই ব্যবস্থাস্বরূপ এ মহাসঙ্গায়নের আয়োজন। মোগ্গলিপুত্র তিষ্য স্থবিরের পরামর্শে সম্রাট অশোক সমস্ত ভিক্ষুদেরকে এক স্থানে উপস্থিত করায়ে এক একজন করে পর্দার অন্তরালে নিয়ে গিয়ে বৃদ্ধ 'কোন মতবাদী' জিজ্ঞাসা করলেন। বিধর্মী মিথ্যাদৃষ্টিপরায়ণ ভিক্ষুরা কেউই এ প্রশ্নের উত্তর দিতে পারেননি। কেবল ধার্মিক ভিক্ষুরা এক বাক্যে বললেন যে—বুদ্ধ বিভাজ্যবাদী। এতে অশোক বুঝতে পারলেন যে, কোন্ ব্যক্তি প্রকৃত ভিক্ষু এবং কোন্ ব্যক্তি প্রকৃত ভিক্ষু নয়। সম্রাট তখন অভিক্ষুদের শ্বেতবস্ত্র পরিধান করায়ে সংঘ হতে বহিষ্কার করে দিলেন। বহুদিন পর আবার সংঘ রাহুগ্রাস হতে মুক্তি পেয়ে মেঘমুক্ত চন্দ্রের ন্যায় দীপ্তি পেতে থাকে। তৎপর বিশুদ্ধসংঘ একত্রিত হয়ে অশোকারাম বিহারে উপোসথ কার্য সমাপ্ত করলেন। এভাবে সংঘের মধ্যে বিশুদ্ধিতা লাভ হলো।

চতুর্থ মহাসঙ্গায়ন: খ্রিষ্টপূর্ব প্রথম শতাব্দীতে সিংহলরাজ বউগামনীর আমলে সিংহলের আলোক বিহারে চতুর্থ মহাসঙ্গায়ন অনুষ্ঠিত হয়। প্রথম সঙ্গায়নের ন্যায় ৫০০ পণ্ডিত ভিক্ষু এ সঙ্গীতিতে অংশ গ্রহণ করেন। মাননীয় রক্ষিত স্থবির এ সঙ্গীতির নেতৃত্বে নিযুক্ত হন। এ সঙ্গীতির একটা বিশেষত্ব হলো, অপর তিনটি সঙ্গীতির ন্যায় বুদ্ধবাণী পাঠ ও অনুমোদন করার সাথে সাথে ত্রিপিটকের অর্থকথাও সংকলিত হয়। এ সঙ্গীতি আহবানের প্রধান উদ্দেশ্য হলো যুদ্ধ ও দুর্ভিক্ষ প্রপীড়িত মানুষের বন্ধবাদী ভাব প্রবণতা ও সংসার মুখিতা নিরুদ্ধ করা। সঙ্গীতি অবসানে সমস্ত ত্রিপিটক ও এর অর্থকথা তালপত্রে লিপিবদ্ধ করা হয়। প্রত্যেকটি পুঁথি লিপিবদ্ধ করার পূর্বে পুনঃপুন এর খাঁটিত্ব ও যথার্থতা সম্পর্কে পরীক্ষাননিরীক্ষা করা হয়। এটাই বর্তমান পালি ত্রিপিটক।

মতান্তরে উল্লেখ্য যে, সম্রাট কনিদ্ধের রাজত্বকালে পুরুষপুর বা জালন্ধরে একটি সঙ্গীতি অনুষ্ঠিত হয়। আধুনিক পণ্ডিতদের মধ্যে কেউ কেউ সেটাকে চতুর্থ সঙ্গায়ন বলে অভিহিত করেছেন। তবে ঐ সঙ্গীতির সাথে থেরবাদ সংঘ ও ত্রিপিটক সংকলনের কোন সম্পর্ক নেই। সেজন্য সম্ভবত থেরবাদী কোনো গ্রন্থে ঐ সঙ্গীতির কোনো উল্লেখ দৃষ্ট হয় না। চৈনিক পরিব্রাজক হিউয়েন সাঙের ভ্রমণ বৃত্তান্তেও এর উল্লেখ আছে। স্মাট কনিষ্ক বৃদ্ধধর্মের স্থায়ী মঙ্গল আনয়নের উদ্দেশ্যে তাঁর গুরু পার্শ্ব এর পরামর্শ চাইলে গুরু তাঁকে সঙ্গীতি আহবান করার জন্য পরামর্শ প্রদান করেন। পরামর্শ অনুসারে কার্য হলো। স্মাট সমস্ত সম্প্রদায়ের পণ্ডিত ভিক্ষুদের আহবান করে জালন্ধরে এক বৃহৎ সভার অনুষ্ঠান করেন। উপস্থিত ভিক্ষুসংঘের মধ্য হতে পাঁচশত পণ্ডিত ভিক্ষু সঙ্গীতিকারক নির্বাচিত হন। স্মাট কনিষ্ক এ ভিক্ষুদের অবস্থানের জন্যে একটি সুরম্য অট্টালিকা নির্মাণ করেন। পরবর্তীকালে এটা 'কুণ্ডলবন বিহার' নামে পরিচিত হয়েছিল। এ সঙ্গীতিতে ত্রিপিটক সংকলিত হয় নাই; ত্রিপিটকের অর্থকথা সংগৃহীত হয়েছিল তাও সংস্কৃত শ্রোকে। এ স্থলে যে—সমস্ত অর্থকথা সংগৃহীত হয়, এদেরকে 'বিভাষা শাস্ত্র' বলে। এ শাস্ত্র তিন ভাগে বিভক্ত। (১) উপদেশ বিভাষা শাস্ত্র (২) বিনয় বিভাষা শাস্ত্র ও (৩) অভিধর্ম বিভাষা শাস্ত্র। প্রত্যকটি বিভাষা শাস্ত্র এক লক্ষ শ্রোকে সমাপ্ত।

পঞ্চম মহাসঙ্গায়ন : পঞ্চম সঙ্গায়ন ব্রহ্মদেমে (মায়ানমার) ১৮৭১ খ্রিষ্টাব্দে রাজা মিণ্ডডনমিনের রাজত্বকালে মান্দালয়ে অনুষ্ঠিত হয়। এই সঙ্গীতিতে পূর্বোক্ত চারটি সঙ্গীতির ন্যায় ত্রিপিটক আবৃত্তিও সর্বসম্মাতিক্রমে গৃহীত হয়। ত্রিপিটকে অভিজ্ঞ পাঁচ শতাধিক ভিক্ষুর অংশগ্রহণে এই সঙ্গীতি সফলভাবে সমাপ্ত হয়। এই পঞ্চম সঙ্গীতির অবসানে ত্রিপিটক গ্রন্থসমূহ মান্দালয় হিলে ৭২৯ খানা মার্বেল প্রস্ভরে খোদিত হয়।

ষষ্ঠ মহাসঙ্গায়ন : ষষ্ঠ সঙ্গায়ন ব্রহ্মদেশের রাজধানী রেঙ্গুনে খ্রিস্টীয় ১৯৫৪ সালে মে মাসে অনুষ্ঠিত হয়। এ সঙ্গীতি দুই বছর স্থায়ী হয়। এ সঙ্গীতিতে থেরবাদী প্রায় রাষ্ট্র থেকে বিশেষত সিংহল, বার্মা, থাইল্যান্ড, কম্বোডিয়া, ভারত, বাংলাদেশ থেকে অনেক ভিন্ধু প্রতিনিধি হিসেবে অংশগ্রহণ করেন। পঞ্চম সঙ্গীতির ৮৩ বছর গত না হতে একই ব্রহ্মদেশে অপর একটি মহাসঙ্গায়নের অধিবেশন আহ্বান করা সত্যিই বিস্ময়কর। এটা সম্ভবপর হয়েছিল একমাত্র স্বাধীন ব্রহ্ম সরকারের ঐকান্তিকতায় এবং সার্বিক সহযোগিতায়। রেঙ্গুনের অনতিদূরে বিশ্বশান্তি প্যাগোডার সন্নিকটে একটি বিস্তীর্ণ স্থান জুড়ে ষষ্ঠ মহাসঙ্গীতি বসবার জন্য নৃতন প্রাসাদ নির্মাণ

করা হয়। বিশ লক্ষ ডলার ব্যয়ে প্রায় ১৪ মাস ধরে নির্মাণকার্য চলে এবং ষাট হাজার বর্মী স্বেচ্ছাসেবক এতে স্বেচ্ছাশ্রম প্রদান করেন। এর নাম দেওয়া হয় 'মহাপাষাণ গুহা'। প্রথম সঙ্গীতিতে স্থাপিত সপ্তপর্ণী গুহার নিয়মেই এটা নির্মিত। এই গুহাতে একটি বিরাট সভা মগুপ আছে। তাতে একত্রে দশ হাজার লোকের বসার ব্যবস্থা রয়েছে। এর আকার একটি উচ্চ টিলার ন্যায়, চতুর্দিকে মাটির আন্তরণে আবৃত। এতে ৬টি প্রবেশদ্বার এবং ২৪টি গবাক্ষ আছে। ৬টি দরজা হলো ষষ্ঠ মহাসঙ্গীতির প্রতীক এবং ২৪টি গবাক্ষের দ্বারা বৌদ্ধ ধর্মের মূলনীতি 'পট্ঠান' গ্রন্থে বর্ণিত ২৪ প্রকার প্রত্যয় বুঝায়। প্রধানমন্ত্রী উনু কর্তৃক এ মহাপাষাণ গুহার ভিত্তিপ্রস্তর স্থাপন করবার পূর্বে পাঁচশ জন ভিক্ষু এ স্থানটিতে তিন দিন ধরে একাক্রমে পরিত্রাণ পাঠ করেন। ১৯৫৩ সালে ১৫ জানুয়ারি এর নির্মাণ কার্য আরম্ভ হয়।

পঞ্চম সঙ্গীতির অল্প সময়ের পর ষষ্ঠ সঙ্গীতির আয়োজনের প্রথম কারণ হিসেবে উল্লেখ করা হয়েছে যে, দীর্ঘদিন ধরে বিভিন্ন লোকের দ্বারা খোদাই করার দরুন ত্রিপিটকের বহুস্থানে খোদাইকারীর প্রমাদবশত বহু ভুল দৃষ্ট হয়। বুদ্ধবাণীর যথাযথ লিপিবদ্ধকরণ দরকার।

দ্বিতীয়ত: থেরবাদী বৌদ্ধদেশের সহায়তায় দেশ-বিদেশে থেরবাদ বৃদ্ধধর্ম প্রচার ও প্রসারের উদ্দেশ্যে ষষ্ঠ মহাসঙ্গীতি উদ্যাপনের উপযোগিতা অত্যধিক। উপরোক্ত বিষয়সমূহ বিবেচনা করে বিশেষত বৌদ্ধ ধর্মের প্রতি স্বাধীনতাপ্রাপ্ত বর্মী জনসাধারণের অপরিসীম শ্রদ্ধার বদৌলতে এই মহাসঙ্গীতি আহ্বান করার বিষয় স্থির করা হয়।

১৯৫১ সনে নৃতন দিল্লীতে ব্রহ্মদেশের প্রধানমন্ত্রী থাকিন নু সর্বপ্রথম সঙ্গীতি উদ্যাপনের বিষয় ঘোষণা করেন। ১৯৫৪ সালে ১৭ মে অপরাহে ষষ্ঠ মহাসঙ্গীতির উদ্বোধন করা হয়। ১৯৫৬ সালে ২৪ মে শুভ বৈশাখী পূর্ণিমায় ষষ্ঠ সঙ্গীতির শেষ অধিবেশন বসে। ভগবান তথাগত বুদ্ধের ২৫০০তম মহাপরিনির্বাণ বার্ষিকীর দিনই মহাসমারোহের সাথে ষষ্ঠ মহাসঙ্গায়নের সমাপ্তি ঘোষণা করা হয়। শুধু ব্রহ্মদেশ নয়, পৃথিবীর সমস্ত বৌদ্ধ দেশে মহাধূমধামের সাথে এ দিবসটি উদ্যাপিত হয়। ঐ মহাতিথি উপলক্ষে ঐদিন ব্রহ্মদেশের ২৫০০ জন যুবক ভিক্ষুধর্মে দীক্ষা গ্রহণ করলেন। বার্মা সরকার স্মারক ডাকটিকেট বের করেন।

ষষ্ঠ বৌদ্ধ সঙ্গায়ন বৌদ্ধ ইতিহাসে এক উল্লেখযোগ্য ঘটনা এবং এর প্রভাব সুদূর প্রসারী। রাষ্ট্রীয়, ধর্মীয়, জাতীয় এমনকি আন্তর্জাতিক ক্ষেত্রেও এটি বিস্তৃত। এর ফলে বার্মা সরকার অতি অল্প সময়ের মধ্যে ভিক্ষুসংঘ ও সাধারণ মানুষের সাথে পরিচিত হলো। সঙ্গীতির উদ্বোধনের মাধ্যমে প্রধানমন্ত্রী উ নু এবং তাঁর সহকর্মীবৃন্দ বর্মী বৌদ্ধদের ব্যক্তিগত জীবনেও প্রভূত অবদান রাখতে সক্ষম হন। বৌদ্ধদেশের ভক্তদের প্রাণে অভূতপূর্ব আশার সঞ্চার হয়। দীর্ঘদিনের বৃটিশ উপনিবেশিক শাসনের পর এটা সমগ্র এশিয়ায় শান্তি ও প্রগতির বাণী বহন করে এনেছে। সমগ্র থেরবাদ বৌদ্ধ সংঘ এর দ্বারা অনুপ্রাণিত হয়। এশিয়া, ইউরোপ ও আমেরিকার থেরবাদী বৌদ্ধগণ এ সঙ্গীতির সিদ্ধান্ত অনুমোদন করেন। থেরবাদী বৌদ্ধরা এক বাক্যে স্বীকার করেন যে ভগবান তথাগতের পরিনির্বাণের পর হতে সর্বমোট যে পাঁচটি সঙ্গীতি অনুষ্ঠিত হয়, তা নিঃসন্দেহে সত্য এবং প্রথম সঙ্গীতি হতে পঞ্চম সঙ্গীতি পর্যন্ত ত্রিপিটক আবৃত্তি এবং ত্রিপিটক পরম্পরায় আগত ত্রিপিটক সর্বসম্বতিক্রমে গৃহীত হয়। তাঁরা নব প্রেরণায় উদ্বৃদ্ধ হয়ে ধর্ম ও সংস্কৃতি চর্চায় অধিকতরভাবে মনোনিবেশ করেন।

ষষ্ঠ সঙ্গায়ন সিডি হতে সমগ্র ত্রিপিটকের পরিচিতি নিম্নে তুলে ধরা হলো:

ভগবান গৌতম বৃদ্ধ বৃদ্ধগয়ার বোধিবৃক্ষমূলে সমোধি লাভ করার পর হতে বৈশালীর মল্পদের কুশীনগরে পরিনির্বাণপ্রাপ্তির আগ পর্যন্ত সুদীর্ঘ পঁয়তাল্লিশ (৪৫) বছর সর্বজীবের কল্যাণার্থে ধর্ম প্রচার করেন, সে সব ধর্মোপদেশই হলো ত্রিপিটক। ত্রিপিটককে তিন ভাগে করা হয় : (১) সূত্র পিটক (২) বিনয় পিটক (৩) অভিধর্ম পিটক

(১) সূত্র পিটক: সূত্র পিটককে পাঁচ ভাগে ভাগ করা হয়েছে।
(ক) দীর্ঘ নিকায় (খ) মধ্যম নিকায় (গ) সংযুক্ত নিকায় (ঘ) অঙ্গুত্তর
নিকায় এবং (ঙ) খুদ্দক নিকায়। দীর্ঘ নিকায়: দীর্ঘ নিকায় তিন বর্গে
বিভক্ত। ১. শীলকদ্ধ বর্গ ২. মহাবর্গ ৩. প্রকীর্ণবর্গ। মধ্যম নিকায়: মধ্যম
নিকায় তিন ভাগে বিভক্ত। ১. মূলপগ্নাস (মূল পর্যায়) ২. মিদ্ধুমপগ্নাস
৩. উপরিপগ্নাস। সংযুক্ত নিকায়: সংযুক্ত নিকায় পাঁচ ভাগে বিভক্ত।
১. সগাথাবর্গ ২. নিদানবর্গ ৩. খদ্ধবর্গ ৪. ষড়ায়তনবর্গ এবং ৫. মহাবর্গ।
অঙ্গুত্তর নিকায়: অঙ্গুত্তর নিকায় এগার (১১) নিপাতে বিভক্ত।

১. একনিপাত ২. দুই নিপাত ২. তিন নিপাত ৪. চার নিপাত ৫. পঞ্চ নিপাত ৬. ছয় নিপাত ৭. সপ্তম নিপাত ৮. অষ্টম নিপাত ৯. নবম নিপাত ১০. দশম নিপাত ১১. একাদশ (এগার) নিপাত। খুদ্দক নিকায়: খুদ্দকনিকায় একুশ (২১) ভাগে বিভক্ত। ১. খুদ্দকপাঠ ২. ধর্মপদ ৩. উদান ৪. ইতিবৃত্তক ৫. সৃত্ত নিপাত ৬. বিমান নিপাত ৭. প্রেত বত্যু ৮. থেরগাথা ৯. থেরীগাথা ১০. অপদান (১ম খণ্ড) ১১. অপদান (২য় খণ্ড) ১২. বৃদ্ধবংশ ১৩. চরিয়া পিটক ১৪. জাতক (১ম খণ্ড) ১৫. জাতক (২য় খণ্ড) ১৬. মহানিদ্দেস ১৭. চুল্লনিদ্দেস ১৮. প্রতিসম্ভিদামার্গ ১৯. নেত্তিপ্রকরণ ২০. মিলিন্দ প্রশ্ন ২১. পেটকোপদেস।

- (২) বিনয় পিটক : বিনয় পিটককে পাঁচ ভাগ করা হয়েছে। যথা : ১. পারাজিকা ২. পাচিত্তিয় ৩. মহাবর্গ ৪. চুল্লবর্গ এবং ৫. পরিবার পাঠো। আবার পাত্তিচিয়ের মধ্যে ভিক্ষুণী বিভঙ্গ, পাচিত্তিয় কাণ্ড ও রয়েছে।
- (৩) অভিধর্ম পিটক: অভিধর্ম পিটককে তের (১৩) ভাগ করা হয়েছে। যথা: ১. ধর্মসঙ্গণী ২. বিভঙ্গ ৩. ধাতুকথা ৪. পুদাল পঞ্ঞত্তি (পুদাল প্রজ্ঞান্তি) ৫. কথাবত্ম ৬. যমক (১ম খণ্ড) ৭. যমক (২য় খণ্ড) ৮. যমক (৩য় খণ্ড) ৯. পট্ঠান (১ম খণ্ড) ১০. পট্ঠান (২য় খণ্ড) ১১. পট্ঠান (৩য় খণ্ড) ১২. পট্ঠান (৪র্থ খণ্ড) ১৩. পট্ঠান (৫ম খণ্ড)

সমগ্র ত্রিপিটকের **অট্ঠকথাকে**ও ত্রিপিটকে তিন ভাগে ভাগ করা হয়েছে। যথা : (১) বিনয় অর্থকথা, (২) সুত্তপিটক অর্থকথা এবং (৩) অভিধর্ম অর্থকথা।

বিনয় পিটক অর্থকথার পরিচিতি: (১) চ্লুবর্গ অর্থকথা (২) মহাবর্গ অর্থকথা (৩) পাচিত্তিয় অর্থকথা (৪) পারাজিকা অর্থকথা (৫) পরিবার অর্থকথা ।

সুত্তপিটক অর্থকথার পরিচিতি : (১) অঙ্গুত্তর নিকায় অর্থকথা (২) দীর্ঘ নিকায় অর্থকথা (৩) খুদ্দক নিকায় অর্থকথা (৪) মিজ্বিম নিকায় অর্থকথা এবং (৫) সংযুক্ত নিকায় অর্থকথা ।

অঙ্গুত্তর নিকায় অর্থকথা : অঙ্গুত্তর নিকায় অর্থকথাকেও এগার নিপাতে বিভক্ত করা হয়েছে। যথা : ১. একক (এক) নিপাত অর্থকথা ২. দুক (দুই) নিপাত অর্থকথা ২. তিক (তিন) নিপাত অর্থকথা ৪. চতুক্ক (চার) নিপাত অর্থকথা ৫. পঞ্চক (পাঁচ) নিপাত অর্থকথা ৬. ছক্ক (ছয়) নিপাত অর্থকথা ৭. সত্তক (সপ্তম) নিপাত অর্থকথা ৮. অষ্টক (অষ্টম) নিপাত অর্থকথা ৯. নবক (নয়) নিপাত অর্থকথা ১০. দসক (দশ) নিপাত অর্থকথা ১১. একাদসক (এগার) নিপাত অর্থকথা ।

দীর্ঘনিকায় অর্থকথা : দীর্ঘনিকায় অর্থকথা তিন ভাগে ভাগ করা হলো। যথা : ১. মহাবর্গ অর্থকথা ২. প্রকীর্ণবর্গ অর্থকথা ৩. শীলস্কন্ধ বর্গ অর্থকথা।

খুদ্দক নিকায়ের অর্থকথা : খুদ্দক নিকায় অর্থকথাকে চব্বিশ ভাগে ভাগ করা হলো। যথা : ১. খুদ্দকপাঠ অর্থকথা ২. ধর্মপদ অর্থকথা ৩. উদান অর্থকথা ৪. ইতিবৃত্তক অর্থকথা ৫. সুত্ত নিপাত অর্থকথা ৬. বিমান বথু অর্থকথা ৭. প্রেত বথু অর্থকথা ৮. থেরগাথা অর্থকথা ৯. থেরীগাথা অর্থকথা ১০. অপদান (১ম খণ্ড) অর্থকথা ১১. অপদান (২য় খণ্ড) অর্থকথা ১২. বৃদ্ধবংশ অর্থকথা ১৩. চরিয়া পিটক অর্থকথা ১৪. জাতক (১ম খণ্ড) অর্থকথা ১৫. জাতক (২য় খণ্ড) অর্থকথা ১৬. জাতক (৩য় খণ্ড) অর্থকথা ১৭. জাতক (৪র্থ খণ্ড) অর্থকথা ১৮. জাতক (৫ম খণ্ড) অর্থকথা ১৯. জাতক (৬ষ্ঠ খণ্ড) অর্থকথা ২০. জাতক (৭ম খণ্ড) অর্থকথা ২১. মহানিদ্দেস অর্থকথা ২২. চুল্লনিদ্দেস অর্থকথা ২৩. প্রতিসম্ভিদামার্গ অর্থকথা ২৪. নেত্তিপ্রকরণ অর্থকথা।

মঞ্জিম নিকায়ের অর্থকথা: মজ্জিম নিকায় অর্থকথাকে তিন ভাগে ভাগ করা হলো। যথা : ১. মজ্জিম পন্নাস অর্থকথা ২. মূল পণ্নাস অর্থকথা ৩. উপরিপন্নাস অর্থকথা।

সংযুক্ত নিকায় অর্থকথা : সংযুক্ত নিকায় অর্থকথাকে পাঁচ ভাগে ভাগ করা হলো। যথা : ১. খন্ধকবর্গ অর্থকথা ২. মহাবর্গ অর্থকথা ৩. নিদানবর্গ অর্থকথা ৪. সগাথাবর্গ অর্থকথা ৫. ষড়ায়তনবর্গ অর্থকথা।

অভিধর্ম পিটকে অর্থকথার পরিচিতি: অভিধর্ম পিটক অর্থকথাকে তিন ভাগে ভাগ করা হলো। যথা : (১) ধর্মসঙ্গিনী অর্থকথা (২) পঞ্চপ্রকরণ অর্থকথা (৩) সম্মোহবিনোদিনী অর্থকথা।

সমগ্র ত্রিপিটকের টিকাকেও তিন ভাগে ভাগ করা হয়েছে। যথা: (১) বিনয় টীকা (২) সুত্ত টীকা (৩) অভিধর্ম টীকা

বিনয় টিকা : বিনয় টীকার গ্রন্থসমূহ তের (১৩) ভাগে ভাগ করা হলো যথা : ১. সারখদীপনী টীকা (১ম খণ্ড) ২. সারখদীপনী টীকা (২য় খণ্ড) ৩. সারখদীপনী টীকা (৩য় খণ্ড) ৪. দ্বেমাতিকা পালি ৫. বিনয়সঙ্গহ অর্থকথা ৬. বজিরবৃদ্ধি টীকা ৭. বিমতিবিনোদনী টীকা ৮. বিনয়ালন্ধার টীকা ৯. কঙ্খাবিতরণী পুরাণ টীকা ১০. বিনয় বিনিচ্ছয়-উত্তর বিনিচ্ছয় ১১. বিনয় বিনিচ্ছয় টীকা ১২. পাচিত্যাদিযোজনাপালি ১৩. খুদ্দসিক্খা-মূলসিক্খা

অভিধর্ম টীকা : অভিধর্মের টীকাকে নয় ভাগে ভাগ করা হলো। যথা : ১. ধর্মসঙ্গনী মূলটীকা ২. বিভঙ্গ-মূলটীকা ৩. পঞ্চপ্রকরণ মূলটীকা ৪. ধর্মসঙ্গনী অনুটীকা ৫. পঞ্চপ্রকরণ অনুটীকা ৬. অভিধর্মাবতার-নামরূপ পরিচ্ছেদ ৭. অভিধর্মার্থ সংগ্রহ ৮. অভিধর্মাবতার পুরাণটীকা ৯. অভিধর্ম মাতিকা পালি।

অন্যান্য গ্রন্থাবলী: অন্যান্য গ্রন্থাবলীকে নয় ভাগে ভাগ করা হলো। যথা: (১) বিশুদ্ধি মার্গ (২) সঙ্গায়ন প্রশ্ন বিসর্জন (৩) লেডী সেয়াদো গ্রন্থ সংগ্রহ (৪) বৃদ্ধ বন্দনা গ্রন্থ সংগ্রহ (৫) বংশ গ্রন্থ সংগ্রহ (৬) ব্যাকরণ গ্রন্থ সংগ্রহ (৭) নীতি গ্রন্থ সংগ্রহ (৮) প্রকীর্ণ গ্রন্থ সংগ্রহ (৯) সীহল গ্রন্থ সংগ্রহ

- (১) বিশুদ্ধি মার্গ : ১. বিশুদ্ধি মার্গ (১ম এবং ২য় খণ্ড), ২. বিশুদ্ধি মার্গ মহাটীকা, (১ম এবং ২য় খণ্ড) ৩. বিশুদ্ধি মার্গ নিদান কথা।
- (২) সঙ্গায়ন প্রশ্ন: ১. দীর্ঘ নিকায়, ২. মধ্যম নিকায়, ৩. সংযুক্ত নিকায়, ৪. অঙ্গুত্তর নিকায়, ৫. বিনয় পিটক, ৬. অভিধর্ম পিটক, ৭. অর্থকথা।
- (৩) লেডী সেয়াদ গ্রন্থ সংগ্রহ: ১. নিরুত্তি দীপনী ২. পরামার্থ দীপনী সংগ্রহ মহাটীকা পাঠ ৩. অনুদীপনী পাঠ ৪. পট্ঠানুদ্দেস দীপনী পাঠ।
- (৪) বুদ্ধবন্দনা গ্রন্থ সংগ্রহ: ১. নমস্কার টীকা, ২. মহাপ্রণাম পাঠ, ৩. লক্খাতো বুদ্ধথোমনা গাথা, ৪. সুত্ত বন্দনা, ৫. জিনালংকার, ৬. কমলাঞ্জলি, ৭. পজ্জ মধু, ৮. বুদ্ধগুণগাথাবলী।

- (৫) বংশ গ্রন্থ সংগ্রহ: ১. চুলু গ্রন্থবংশ, শাসনবংশ, মহাবংশ।
- (৬) ব্যাকরণ গ্রন্থ সংগ্রহ: ১. মোগ্গাল্লান ব্যাকরণ ২. কচ্চায়ন ব্যাকরণ ৩. সদ্দনীতি প্রকরণ (পদমালা) ৪. সদ্দনীতি প্রকরণ (ধাতুমালা) ৫. পদরূপ সিদ্ধি ৬. মোগ্গাল্লান পঞ্চিকা ৭. প্রয়োগসিদ্ধি পাঠ ৮. বুর্ত্তোদয় পাঠ ৯. অভিধান প্রদীপিকা (পাঠ) ১০. অভিধান প্রদীপিকা (টীকা) ১০. সুবোধলঙ্কার পাঠ ১১. সুবোধলঙ্কার টীকা ১২. বালাবতার গণ্ঠিপদখ বিনিচ্ছয় সার।
- (৭) নীতি গ্রন্থ সংগ্রহ : ১. কবিদপ্পণ নীতি ২. নীতি মঞ্জুরী ৩. ধর্মনীতি ৪. মহারহনীতি ৫. লোকনীতি ৬. সুত্তমনীতি ৭. সুরস্সতিনীতি ৮. চানক্যনীতি ৯. নরদক্খ দীপনী ১০. চতুআরক্ষা দীপনী।
- (৮) প্রকীর্ণ গ্রন্থ সংগ্রহ : ১. রসবাহিনী ২. সীমাবিশুদনী পাঠ ৩. বেশ্বান্তর গীতি।
- (৯) সিংহল গ্রন্থ সংগ্রহ : ১. মোগ্নাল্লান বুত্তি বিবরণ পঞ্চিকা. ২. থূপবংশ ৩. দাঠা বংশ. ৪. ধাতুপাঠ বিলাসিনী ৫. ধাতুবংশ ৬. হথবনগল্প বিহার বংশ ৭. জিনচরিত ৮. জিনবংশ দীপ ৯. তেলকটাহ গাথা ১০. মিলিন্দপ্রশু টীকা ১১. পদসাধন ১২. শব্দবিন্দু প্রকরণ ১৩. কচ্চায়ন ধাতু মঞ্জুসা ১৪. সামন্তকূট বণনা।

চুল্ল গ্রন্থ বংশ পর্যালোচনা করলে দেখা যায় যে, প্রারম্ভেই গাথাকারে বিপিটকের চুরাশিহাজার ধর্মক্ষমের পরিচিতি তুলে ধরা হলো। এই 'ক্ষুদ্র গ্রন্থ বংশ'টির বৈশিষ্ট্য যে, ব্রিপিটকের গ্রন্থসমূহকে প্রশ্নাকারের মাধ্যমে তার উত্তরগুলো উপস্থাপন করা হলো। যেমন—কোনগুলো বিনয় পিটক গ্রন্থ? এর উত্তর দেয়া হলো যথাক্রমে পারাজিকা, পাচিত্তিয়, মহাবর্গ চূল্লবর্গ এবং পরিবার। সূত্র, বিনয়, অভিধর্ম এভাবে সর্বক্ষেত্রে একই বিষয় পরিলক্ষিত হয়। এই বইটি অনুশীলন করলে যে কেউ ব্রিপিটকের বিশালগ্রন্থসমূহের পরিচিতি সম্পর্কে জানতে পারবেন। বুদ্ধের সমকালীন হতে পরিনির্বাণ পরবর্তীকালীন শিষ্য, অনুশিষ্য পরম্পরা মুখে মুখে ধর্ম প্রচার করেছেন। সেই অর্হংগণ চিন্তা করলেন যে, পরবর্তী বংশ পরম্পরা যাঁরা বুদ্ধশাসনে প্রব্রজিত হবেন, তাঁদের স্মৃতিশক্তি দুর্বল হবে। সেজন্য

চতুর্থ সঙ্গীতিতে চুরাশিহাজার ধর্মস্কন্ধকে তালপত্রে লিপিবদ্ধ করা হয়েছিল।

আধুনিক জড় ও বস্তুবাদী বৈজ্ঞানিক ছোড়ায় এখন কম্পিউটার, ইন্টারনেটসহ বিবিধ কিছু আবিদ্ধারের কারণে সক কিছু এখন সহজলভ্য হয়ে পড়েছে। সেই কারণে ষষ্ঠ সঙ্গায়নের যাবতীয় পুস্তক কম্পিউটারে সংরক্ষণ করা যাচছে। বুদ্ধের উপদেশ বাণী শুধু মাত্র এক ভাষায় নয় বিভিন্ন ভাষায় তা এখন সংরক্ষিত হয়ে আসছে। আমিও সঙ্গায়ন হতে সমস্ত ত্রিপিটকের গ্রন্থসমূহের নাম এখানে উপস্থাপন করেছি। এবং বুদ্ধ পরিনিবার্ণের পর কয়টি সঙ্গায়ন হয়েছে তাও তুলে ধরার চেষ্টা করেছি। কারণ 'ক্ষুদ্র গ্রন্থ বংশটিতে' ত্রিপিটক গ্রন্থের পরিচিতি, কোন আচার্য কোন গ্রন্থটি রচনা করেছেন তার বেশি প্রতিফলন ঘটে।

যাক এবার মূল বিষয়ে আসি। এখানে বলা হলো কীরূপে বুদ্ধের ধর্ম অঙ্গবশে নয় প্রকারে হয়? এগুলো হলো : সূত্র, গেয়্য, ব্যাকরণ, গাথা, উদান, ইতিবুত্তক, জাতক, অদ্ভুতধর্ম এবং বেদল্য এগুলোর ব্যাখ্যা দেয়া আছে।

গ্রন্থকারক আচার্য পরিচ্ছেদে, আচার্য তিন প্রকার। যথা : ১. পুরাণ (অভিজ্ঞ) আচার্য, ২. অর্থকথা আচার্য, ৩. গ্রন্থকারক আচার্য। কাকে পুরাণ আচার্য বলে? কাকে অর্থকথা আচার্য বলে? কাকে গ্রন্থকারক আচার্য বলে? এগুলোর ব্যাখ্যা করা হয়েছে। এখানে কার আগ্রহে এবং কার অনুরোধে কোন আচার্যগণ ত্রিপিটকের কোন গ্রন্থটি রচনা করছেন তা উল্লেখ করা হয়েছে।

আচার্যদের জন্মলাভের স্থান পরিচ্ছেদে বিশেষত জমুদ্বীপ (ভারতবর্ষ) এবং লঙ্কাদ্বীপ—এই দুই দ্বীপে আচার্যগণ জন্মগ্রহণ করেন। মহাকচ্চায়ন আচার্য জমুদ্বীপে জন্মগ্রহণ করেছেন। তিনি উজ্জ্বয়নী নগরে চন্দ্রপ্রজ্যেত নামক রাজার পুরোহিত হয়ে কামের আদীনব (দোষ) দেখে গৃহবাস ত্যাগ করত শাস্তার শাসনে প্রব্রজিত হয়েছিলেন। মহাবুদ্ধঘোষ আচার্যও ভারতবর্ষে জন্মগ্রহণ করেছেন। তিনি মগধরাজ্যে ঘোষক গ্রামে রাজ পুরোহিতের কেসি নামক ব্রাহ্মণের পুত্র হিসেবে জন্মগ্রহণ করেন। মহানাম, চুল্ল মহানাম, উপসেন, মোগ্গাল্লান এরূপ বায়ান্ন (৫২) জন আচার্য সকলেই লঙ্কাদ্বীপে জন্মগ্রহণ করেছেন।

স্বীকৃতি আচার্য পরিচ্ছেদে স্বীকৃতি এবং অস্বীকৃতির গ্রন্থসমূহের রচিত হওয়ার বর্ণনা তুলে ধরেছেন বিস্তারিতভাবে। যেমন (১) বুদ্ধঘোষ আচার্য গ্রন্থ দীপনী, (২) বুদ্ধদত্ত আচার্য গ্রন্থ দীপনী (৩) ধর্মপাল আচার্য গ্রন্থ দীপনী।

বুদ্ধঘোষ আচার্যগ্রন্থ দীপনীতে উল্লেখ রয়েছে যে, কোন স্থবিরের স্বীকৃতিতে কোন্ গ্রন্থটি রচনা করা হলো তার বর্ণনা দেখতে পাওয়া যায়। বুদ্ধদত্ত এবং ধর্মপাল গ্রন্থ দীপনীতে একই বিষয় পরিলক্ষিত হয়। অন্যান্য আচার্যের ক্ষেত্রেও একিই বিষয় উল্লিখিত হয়েছে।

প্রকীর্ণক পরিচ্ছেদে সমস্ত পুস্তকের নাম আরোপিত হয়েছে। যেমন—এখানে প্রশ্নাকারে বলা হলো কোথায় আরোপিত হয়েছে? রাজগৃহ নগরে বেভার পর্বতের পাদমূলে ধর্মমণ্ডপে আরোপিত হয়েছে। কখন সংস্থাপন করেছেন? ভগবান বুদ্ধের পরিনির্বাণের পর প্রথম সঙ্গায়নের সময় উত্থাপিত হলে তা সংস্থাপন করা হয়।

পুস্তক দীপিকাতে উল্লেখ আছে যে, সেই সময় ক্ষীণাস্রব অর্হৎগণ অদক্ষ পৃথগজন ভিক্ষুসংঘকে দেখলেন। তাঁরা সকলে পৃথকজন ছিলেন। এরূপ পঞ্চবিধ নিকায়কে স্মৃতিভাগ্তারে ধারণ করতে সক্ষম ছিলেন না বিধায় সেই ক্ষীণাস্রবগণ সমস্ত নিকায়কে পুস্তকে আরোপিত করলেন, রাজা বট্টগামণীর রাজত্বকালে অর্থাৎ পঞ্চম সঙ্গায়নের সময়ে।

গ্রন্থসমূহ লিখার আনিসংশতে পণ্ডিত, জ্ঞানবান ব্যক্তিগণ পুস্তক রচনা করেন বা করান তাঁদের অপরিসীম পুণ্য সঞ্চয় হয়। তাঁর পুণ্যের আনিশংস অবর্ণনীয় হয়। চুরাশিহাজার বিহার, চৈত্য এবং বুদ্ধমূর্তি নির্মাণ সদৃশ তাঁর পুণ্য অর্জিত হয়। আর যাঁরা যাঁরা পুস্তক তৈরিতে বিবিধ প্রকার আনুষাঙ্গিক বিষয়-বস্তু দান করেন তাঁদের পুণ্যফলও একিই সদৃশ হবে।

তাঁরা ভব সংসারে পরিভ্রমণে শীলগুণ অধিগতসম্পন্ন সর্বদা নির্জীক, বিনীত বিশারদ এবং মহাতেজশালী হন। জন্ম-জন্মান্তরে ধর্মাভিলাষী আয়ু, বর্ণ, বল, রূপ এবং শব্দে দেব-মনুষ্যের মধ্যে নীরোগ মহাপ্রভাবশালী হয়ে জন্মগ্রহণ করেন। প্রজ্ঞাবান, সুসমাহিত চিত্ত আধিপত্য পরিবারসম্পন্ন সর্বাধিক সুখ লাভ করেন। তাঁর মন (চিত্ত) কথা-বার্তায় বিনয়ী এবং অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ অত্যধিক সুকোমলনীয় দীর্ঘ পরিধিসম্পন্ন হন। যে কোনো সত্ত্বলোকে সর্বত্র পূজনীয় হন। বারংবার দেব-মনুষ্যলোকে ভোগ-সম্পত্তি

লাভ করেন। অর্হত্ত্ব ফল প্রাপ্ত হয়ে নির্বাণ লাভ করবেন। অর্হত্ত্ব লাভ করলেও তিনি ষড়ভিজ্ঞা, চারিপ্রতিসম্ভিদাপ্রাপ্ত শ্রেষ্ঠ অষ্ট-বিমোক্ষফল লাভ করবেন।

শত ব্যস্ততার মাঝে বইটিতে গুরুত্বপূর্ণ ভূমিকা লিখে কৃতজ্ঞতার পাশে আবদ্ধ করেছেন আমার শিক্ষা গুরু, বহু গ্রন্থ প্রণেতা, বহু প্রতিষ্ঠানের জনক শ্রদ্ধের প্রজ্ঞাবংশ ভদ্তে। আমি তাঁর কাছে কৃতজ্ঞতাও বন্দনা জ্ঞাপন করছি। এতে বইটিতে সংশোধনের হাত বাড়িয়ে দিয়ে সহযোগিতা করেছেন বহুগ্রন্থের প্রণেতা শ্রদ্ধের করুণাবংশ ভদ্তে ও সুভূতি ভিক্ষু এদেরকে আমার কৃতজ্ঞতা জ্ঞাপন করছি। আর বইটি প্রকাশের জন্য বিভিন্নভাবে সাহায্য-সহযোগিতা করেছেন শ্রদ্ধের আনন্দমিত্র ভদ্তে এবং শ্রদ্ধের প্রজ্ঞারত্ব ভদ্তে। তাঁদের সশ্রদ্ধ চিত্তে বন্দনা ও কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করছি। আরো এই বইটিতে পালি-বাংলাসহ লিপিবদ্ধ করেছি। বিজ্ঞ পাঠকগণ আপনাদের হাতে তুলে দিলাম। যা বঙ্গানুবাদ করে কত্যুকু স্বার্থকতা হলো তা আপনারা বিচার করবেন। যদি কোনো কারণে বইটিতে ভুলক্রটি হয়ে থাকে নিজগুণে ক্ষমা করবেন। পরিশেষে জগতের সকল প্রাণী হোক। দুঃখ মুক্তি নির্বাণ প্রাপ্ত হোক।

ইতি সম্বোধি ভিক্ষু রাজবন বিহার, রাঙামাটি।

# সূচিপত্ৰ

| (১) পিটকত্রয় পরিচ্ছেদ                    | 2  |
|-------------------------------------------|----|
| (২) গ্রন্থ কারক আচার্য-পরিচ্ছেদ           | b  |
| (৩) আচার্যদের জন্মলাভের স্থান পরিচ্ছেদ    | 74 |
| ক. বুদ্ধঘোসাচরিয-গস্থদীপনা                | ২১ |
| (৪) শ্বীকৃত (প্রার্থিত) আচার্য পরিচ্ছেদ   | ২১ |
| (ক) বুদ্ধঘোষ আচার্য-গ্রন্থদীপনী           | ২১ |
| খ. বুদ্ধদত্তাচরিয-গস্থদীপনা               | ২৩ |
| গ. ধন্মপালাচরিযেন-গস্থদীপনা               | ২৩ |
| (খ) বুদ্ধদত্ত আচার্য-গ্রন্থদীপনী          | ২৩ |
| (গ) ধর্মপাল আচার্য-গ্রন্থ দীপনী           | ২৩ |
| (৫) প্রকীর্ণক (চারিদিক ছড়ানো) পরিচ্ছেদ   | ৩8 |
| পঞ্চম পরিচেছদ                             |    |
| চল্ল (ক্ষ্দু) গ্রন্থ বংশের প্রকীর্ণক দীপক | 8২ |

"নমো তস্স ভগবতো অরহতো সম্মাসমুদ্ধস্স" সেই ভগবান অর্হৎ সম্যক সমুদ্ধকে প্রণতি

চুলু গছবংস- চুল (ক্ষুদ্ৰ) গ্ৰন্থ বংশ (১) পিটকত্রয় পরিচ্ছেদ नमर्ग्ज्ञान अपूक्तः, अन्नवः भवतः । নত্বান ধন্মং বুদ্ধজং, সজ্মধ্যাপিনিরঙ্গণং ॥ "অনুত্তর অগ্র শ্রেষ্ঠবংশ সম্যকসমুদ্ধকে বন্দনা জ্ঞাপন করছি। বুদ্ধ হতে জন্ম ধর্ম এবং সংঘকে নতশিরে বন্দনা করছি। গছবংসম্পি নিস্সায, গছবংসং পকথিস্সং। তিপেটক সমাহারং, সাধুনং জভ্যাদাসকং 🏾 "এই দাস ধীরে ধীরে উত্তম ত্রিপিটকের সমাহারকে গ্রন্থবংশের আশ্রয়ে এই গ্রন্থবংশটি প্রকাশ করছি।" বিমতিনোদনমারম্ভং, তং মে সুণাথ সাধবো। সক্ষম্পি বুদ্ধবচনং, বিমৃত্তি চ সহেতুকং ॥ "আপনারা সকল সাধুগণ শ্রবণ করুন, আমি বিমতি (সন্দেহ)অপনোদনের জন্য বিমুক্তির হেতু-যুক্ত সমস্ত বুদ্ধের বচন এখন প্রকাশ করতে যাচ্ছি।" হোতি একবিধংযেব, তিবিধং পিটকেন চ। তঞ্চ সব্বস্পি কেবলং, পঞ্চবিধং নিকাযতো ॥

তঞ্চ সক্ষম্পি কেবলং, পঞ্চবিধং নিকাযতো ॥
"ত্রিবিধ পিটক হতে একবিধ পিটক হয়।
তাও কেবলমাত্র সমগ্র পঞ্চবিধ নিকায় হতে;"
অঙ্গতো চ নববিধং, ধন্মক্খন্ধগণনতো।
চতুরাসীতি সহস্স, ধন্মক্খন্ধপভেদনম্ভি ॥
"ইহা ধর্মস্কন্ধ গণনায় নয়বিধ অঙ্গ এবং
চুরাশিহাজার ধর্মস্কন্ধে প্রভেদ করা হয়েছে।"

কথং পিটকতো পিটকঞিহ তিৰিধং হোতি?

ৰিনযপিটকং, অভিধন্মপিটকং সুত্তম্ভপিটকস্কি। তথ কতমং ৰিনয পিটকং? পারাজিককণ্ডং, পাচিত্তিযকণ্ডং, মহাৰন্ধকণ্ডং, চুল্লৰন্ধকণ্ডং, পরিৰারকণ্ডস্কি। ইমানি কণ্ডানি ৰিনযপিটকং নাম।

কতমং অভিধন্মপিটকং? ধন্মসঙ্গী-পকরণং, ৰিভঙ্গ-পকরণং, ধাতুকথা-পকরণং, পৃষ্ণঙ্গপঞ্জিত্ত-পকরণং, কথাৰখু-পকরণং, যমক-পকরণং, পট্ঠান-পকরণস্কি। ইমানি সত্ত পকরণানি অভিধন্মপিটকং নাম। কতমং সৃত্তম্ভপিটকং? সীঙ্গকখন্ধৰশ্লাদিকং, অৰসেসং বৃদ্ধৰচনং সৃত্তম্ভপিটকং নাম।

কথং নিকাযতো? নিকাযা পঞ্চ বিধা হোস্তি। দীঘনিকাযো, মঞ্জিমনিকাযো, সংযুত্তনিকাযো, অঙ্গুত্তরনিকাযো, খুদ্দকনিকাযোতি।

কী প্রকারে পিটকসমূহ ত্রিবিধ হয়?

বিনয়পিটক, সূত্রপিটক এবং অভিধর্মপিটক—এগুলোই ত্রিপিটক নামে অভিহিত হয়। এখানে কোনগুলো বিনয় পিটক গ্রন্থ?

পারাজিকা, পাচিত্তিয়, মহাবর্গ, চুল্লবর্গ এবং পরিবার। এগুলোকে বিনয় পিটক গ্রন্থ নামে অভিহিত করা হয়েছে।

এখানে অভিধর্ম পিটকের গ্রন্থসমূহ কয়টি?

ধর্মসঙ্গিনী প্রকরণ, বিভঙ্গ প্রকরণ, ধাতুকথা প্রকরণ, পুদাল প্রজ্ঞাপ্তি প্রকরণ, কথাবত্থু প্রকরণ, যমক প্রকরণ এবং পট্ঠান প্রকরণ। এই সাতটি প্রকরণ (অধ্যায়) অভিধর্ম পিটক নামে অভিহিত করা হয়েছে।

সূত্রপিটক কয়টি?

শীলস্কদ্ধবর্গাদি এবং অবশিষ্ট বুদ্ধবচনসমূহ সূত্রপিটক নামে অভিহিত করা হয়েছে।

সূত্রপিটকে নিকায় কাকে বলে?

সূত্রপিটকে নিকায়সমূহকে পাঁচভাগে ভাগ করা হয়েছে। যথা : দীর্ঘ নিকায়, মধ্যম নিকায়, সংযুক্ত নিকায়, অঙ্গুত্তর নিকায় এবং খুদ্দক নিকায়। তথ কতমো দীঘ-নিকাযো? সীলক্খন্ধৰশ্নো, মহাৰশ্নো, পাথিকৰশ্নোতি, ইমে তথো ৰশ্না দীঘনিকাযো নাম। ইমেসু তীসু ৰশ্নেসু, চতুতিংস ৰশ্নানি চ হোস্তি। [চতুতিংসেৰ সুত্তমা, সীলক্খন্ধৰশ্লাদিকা, যম্প ভৰস্তি সো যেৰ দীঘনিকায় নাম হোতি।]

কতমো মঞ্জিমনিকাযো? মৃশপগ্নাসো, মঞ্জিমপগ্নাসো, উপরিপগ্নাসোতি, ইমে তথো পগ্নাসা মঞ্জিমনিকাযো নাম। ইমেসু তীসু পগ্নাসেসু দ্বেপঞ্জাসাধিক-সুত্ত-সতানি হোস্তি [দিয্ড্টস্তস্ত্রন্তা, দ্বি সুত্তং যস্প্রসন্তিসো, মঞ্জিমনিকাযো নামো মৃশপগ্নাসমাদি হোতি।]

কতমো সংযুত্তনিকাযো? সগাথাৰশ্নো, নিদানৰশ্নো, খদ্ধকৰশ্নো, সলাযতনৰশ্নো, মহাৰশ্নোতি, ইমে পঞ্চ ৰশ্না সংযুত্তনিকাযো নাম। ইমেসু পঞ্চসু ৰশ্নেসু দ্বাসটিঠসুত্তসত্তসতাধিকসত্ত-সূত্তসহস্পানি হোস্তি। দ্বাসটিঠ-সত্ত-সতানি, সত্তসহস্পকানি চ।] সুত্তানি যস্প হোস্তি সো, সগাথাদিকৰশ্নকো, সংযুত্তনিকাযো নামো ৰেদিতব্বো চ ৰিঞ্জ্ঞ্যুনাতি।

এখানে দীর্ঘনিকায়কে কয়টি বর্গে ভাগ করা হয়েছে?

শীলস্কদ্ধবর্গ, মহাবর্গ এবং পাটিক বর্গ। এই তিনটি বর্গ দীর্ঘনিকায় নামে অভিহিত করা হয়েছে। আবার এই তিন বর্গের মধ্যে চৌত্রিশটিবর্গ অন্তর্ভুক্ত রয়েছে।

সূত্রপিটকে মধ্যমনিকায় কয়টি?

মূলপণ্নাস<sup>3</sup>, মধ্যমপণ্নাস, উপরিপণ্নাস—এই তিনটি মধ্যমনিকায়ের পণ্নাস নামে অভিহিত। এই তিন পণ্নাসের মধ্যে একশ বায়ানুটি (১৫২) সূত্র নিহিত রয়েছে।

এখানে সংযুক্ত নিকায়ের নিকায়সমূহ কয়টি?

সগাথাবর্গ, নিদানবর্গ, খন্ধকবর্গ, ষড়ায়তনবর্গ এবং মহাবর্গ—এই পাঁচটি বর্গই সংযুক্ত নিকায় নামে অভিহিত করা হয়। এই পাঁচটি বর্গের মধ্যে বাষটি হাজার (৬২০০০) সূত্র রয়েছে। সেই সূত্রসমূহ সংযুক্ত নিকায় এবং সগাথাবর্গ নামেও জ্ঞাত হয়।

<sup>। &#</sup>x27;মূলপণ্নাস' অর্থাৎ মূলপর্যায়কে বুঝানো হয়েছে।

কতমো অঙ্গুত্তরনিকাযো? এঞ্চনিপাতো, তুঞ্কনিপাতো, তিঞ্কনিপাতো, চতুঞ্কনিপাতো, পঞ্চকনিপাতো, ছক্কনিপাতো, সত্তকনিপাতো, অটঠকনিপাতো, নৰকনিপাতো, দসকনিপাতো, একাদসনিপাতোতি, ইমে একাদস নিপাতা অঙ্গুত্তরনিকাযো নাম। ইমেসু একাদস নিপাতেসু সত্ত-পঞ্জ্ঞাস-পঞ্চ-সতাধিকনৰ-সূত্ত-সহস্পানি হোন্তি। নিৰসুত্তসহস্পানি, পঞ্চসতমন্তানি চ, সত্তপঞ্জ্ঞাসাধিকানি, সুত্তানি যস্প হোন্তি সো, অঙ্গুত্তরনিকাযোতি, এঞ্কনিপাতকাদিকোতি।

কতমো খুদ্দকনিকাযো? খুদ্দকপাঠো, ধশ্মপদং, উদানং, ইতিৰুত্তকং, সুত্তনিপাতো, ৰিমানৰখু, পেতৰখু, থেরকথা, থেরীকথা, জাতকং, মহানিদ্দেসো, পটিসন্তিদামশ্লো, অপদানং, বুদ্ধৰংসো, চরিযাপিটকং, ৰিনযপিটকং, অভিধন্মপিটকন্তি। ইমেসু সত্তরসসু গন্থেসু অনেকানি সুত্ত-সহস্পানি হোন্তি। অনেকানি সুত্ত-সহস্পানি, নিদ্দিট্ঠানি মহেসিনা, নিকাযে পঞ্চমে ইমে, খুদ্দকে ইতি ৰিসুতেতি।

সূত্রপিটকে অঙ্গুত্তর নিকায়ের নিকায়সমূহ কয় প্রকারে ভাগ হয়েছে?

এক নিপাত, দুক নিপাত, তিক নিপাত, চতুষ্ক নিপাত, পঞ্চক নিপাত, ষষ্ঠক নিপাত, সপ্তক নিপাত, অষ্টক নিপাত, নবক নিপাত, দশক নিপাত এবং একাদশক নিপাত। এই একাদশক (এগার) নিপাতেই অঙ্গুত্তর নিকায়ে সর্বমোট পাঁচশ সাতান্ন (৫৫৭)টি সূত্র অন্তর্ভুক্ত রয়েছে।

সূত্রপিটকে খুদ্দক নিকায়ের নিকায়সমূহ কয়টি?

খুদ্দকপাঠো, ধর্মপদ, উদান, ইতিবৃত্তক, সূত্রনিপাত, বিমানবখু, প্রেতবখু, থেরগাথা, থেরীগাথা, জাতক, মহানিদ্দেস, প্রতিসম্ভিদামার্গ, অপদান, বৃদ্ধবংশ, চরিয়াপিটক, বিনয় পিটক এবং অভিধর্ম পিটক। এই সতেরটি গ্রন্থের মধ্যে বহু হাজার সূত্র বিদ্যমান রয়েছে।

<sup>&</sup>lt;sup>১</sup>। এখানে অবশ্য সতেরটি গ্রন্থ বিদ্যমান থাকলেও ষষ্ঠ সঙ্গায়নে মিলিন্দপ্রশ্ন এবং নেত্তিপ্রকরণ এই দুটি গ্রন্থ খুদ্দকনিকায়ের মধ্যে অর্জ্বভুক্ত করা হয়েছে।

কথং অঙ্গতো অঙ্গহি নৰ ৰিধং হোতি? সুন্তং, গোয্যং, ৰেয্যাকরণং, গাথা, উদানং, ইতিৰুত্তকং, জাতকং, অবুতধম্মং, ৰেদল্লন্তি, নৰপ্পভেদং হোতি। তথ উভতো ৰিভঙ্গনিদ্দেসখন্ধকপরিৰারা, সুত্তনিপাতে, মঙ্গলসূত্ত, রতনসূত্ত, তুৰ্ট্টকসুত্তানি। অঞ্চঞ্জম্পি সুত্তনামকং তথাগতৰচনং, সুন্তন্তি ৰেদিতব্বং। সব্বং সগাথকং গোয়ন্তি ৰেদিতব্বং। ৰিসেসনসংযুত্তকে সকলোপি সগাথকৰশ্বো, সকলং অভিধন্মপিটকং নিগাথকঞ্চ সুত্তযঞ্চ অঞ্চঞ্জম্পি অটঠহি অঙ্গেহি অসঙ্গহিতং বুদ্ধৰচনং তং ৰেয্যাকরণন্তি ৰেদিতব্বং। ধন্মপদং, থেরকথা, থেরীকথা, সুত্তনিপাতে, নো সুত্তনামিকা সুদ্ধিকগাথা, গাথাতি বেদিতব্বা। সোমনস্প এগ্রণম্যিকগাথা পটিক-সংযুত্তা বে অসীতিসুত্তন্তা উদানন্তি ৰেদিতব্বা।

কীরূপে বুদ্ধের ধর্ম অঙ্গবশে নববিধ (নয়প্রকার) হয়?

সূত্র, গেয়্য, ব্যাকরণ, গাথা, উদান, ইতিবুত্তক, জাতক, অদ্ভূত ধর্ম এবং বেদল্য এগুলো নবাঙ্গ বুদ্ধের শাসন নামে অভিহিত হয়।

- (১) সূত্র: এখানে উভয় বিভঙ্গ, নিদ্দেশ, খন্ধক, পরিবার, সূত্রনিপাত, মঙ্গল সূত্র, রতন সূত্র এবং তুবউক সূত্র এবং অন্যান্য সূত্রনামধেয় বুদ্ধবচনগুলো সূত্র নামে অভিহিত করা হয়েছে।
- (২) গেয়্য: সকল গাথাযুক্ত সূত্রকে গেয়্য বলা হয়েছে। বিশেষত সংযুক্ত নিকায়ের সকল সগাথাবর্গ।
- (৩) ব্যাকরণ: সমগ্র অভিধর্মপিটক গাথাবিহীন সমস্ত সূত্র এবং অন্যান্য যা কিছু আট অঙ্গের যেসব বুদ্ধবাক্য আছে তৎসমুদয়কে ব্যাকরণ বলা হয়েছে।
- (৪) **গাথা** : ধর্মপদ, থেরগাথা, থেরীগাথা ও সূত্রনিপাতের অমিশ্রিত গাথা জাতীয় সূত্রসমূহ গাথা নামে বলা হয়েছে।
- (৫) উদান : চিত্তের আনন্দদায়ক জ্ঞানময় প্রতিসংযুক্ত বিরাশিটি (৮২) সূত্রের সমষ্টিকে উদান বলা হয়েছে।
- (৬) **ইতিবৃত্তক : 'বু**ত্তঞ্হেতং ভগবতাতি'—"ভগবান এরূপ বলেছেন" এরূপ উক্তির মাধ্যমে প্রবর্তিত একশ দশ (১১০) টি সূত্রই 'ইতিবৃত্তক' নামে অভিহিত হয়েছে।

<sup>&</sup>lt;sup>১</sup>। মৃল ইতিবুত্তক গ্রন্থটিতে একশবারটি সূত্র বিদ্যমান রয়েছে।

ক্তুঞ্ছেতং ভগৰতাতিআদিনযপ্পৰত্তা দস্তুরসতস্ত্তত্তা, ইতিক্তুকন্তি বেদিতব্বা। অপগ্লকজাতকাদীনি পঞ্জ্ঞাসাদিকানি। পঞ্চজাতকস্তানি, জাতকন্তি বেদিতব্বং। চত্তারো মে ভিক্খৰে অচ্ছরিয়া অভ্তধশ্মা, আনন্দেতিআদিনযপ্পৰত্তা সব্বেপি অচ্ছরিয় অভ্তধশ্মপটিসংযুত্তা সুত্তত্তা অভ্তধশ্মন্তি বেদিতব্বা। চ্তুল্লবেদল্ল, মহাবেদল্ল, সন্মাদিটিঠ, সক্কপঞ্ছ, সম্পারভাজনিয়, মহাপুগ্লমস্তত্তাদযো সব্বেপি বেদক্ষ তৃটিঠক্ষ লদ্ধা পুচ্ছা লদ্ধা পুচ্ছিতস্ত্ততা, বেদল্লন্তি বেদিতব্বা। কতমানি চত্রাসীতি ধশ্মক্থন্ধসহস্পানি দুজানানি, চতুরাসীতি ধশ্মক্থন্ধসহস্পানি দুজানানি, চতুরাসীতি ধশ্মক্থন্ধসহস্পানি ত্বা ভিৰম্পতি। তশ্মা নয ৰসেন কথিম্পামি। একং বখু, একো ধশ্মক্থন্ধা, একং নিদানং একো ধশ্মক্থন্ধা, একং পঞ্ছন্তং একো ধশ্মক্থন্ধা, একং পঞ্ছা বিসজ্জনং একো ধশ্মক্থন্ধা, চতুরাসীতি ধশ্মক্থন্ধসহস্পানি কেন ভাসিতানি, কথ ভাসিতানি, কদা ভাসিতানি,

- (৭) **জাতক :** বুদ্ধের পূর্বজন্মবিষয়ক উক্তিগুলোর নাম জাতক। প্রজ্ঞা সাধনায় অপণ্লকজাতকাদি মোট ৫৫০টি অপূর্ব কাহিনীর সমষ্টিকে জাতক বলা হয়েছে।
- (৮) **অদ্ভূত ধর্ম : '**হে ভিক্ষুগণ, আনন্দের চারটি অদ্ভূত ও আশ্চর্য ধর্ম আছে' ভগবান বৃদ্ধ ও তাঁর শিষ্যবৃন্দের আশ্চর্য ও অদ্ভূত ঘটনাযুক্ত সূত্রসমূহের সমষ্টিকে অদ্ভূত ধর্ম বলে।
- (৯) বেদল্য : 'চুল্লবেদল্ল সুত্ত' (চুল্লবেদল্য সূত্ৰ) 'মহাবেদল্ল সুত্ত' (মহাবেদল্য সূত্ৰ) সম্যকদৃষ্টি সূত্ৰ, 'সক্কপঞ্হ সুত্ত' (শক্ত-প্রশ্ন সূত্ৰ) 'সঙ্খারভাজনীয সূত্ত' (সংস্কার ভাজনীয় সূত্ৰ) 'মহাপুণ্ণাস সূত্ত' (মহাপরিপূর্ণ সূত্র) প্রশ্নোত্তরাকারে কথিত জ্ঞান ও তুষ্টিকর সূত্র সমুদয়কে 'বেদল্য' বলা হয়েছে।

কত প্রকারে চুরাশিহাজার ধর্মস্কন্ধ হয়?

যদি চুরাশিহাজার ধর্মকন্ধকে বিস্তারিত ব্যাখ্যা করা হয়—তাহলে অতিশয় বিলম্ব হবে। তদ্ধতু প্রণালীবশত প্রকাশ করব। এক বস্তু, এক ধর্মকন্ধা, এক নিদান, এক ধর্মকন্ধা, এক প্রশু জিজ্ঞাসা এক ধর্মকন্ধা, এক প্রশুর উত্তরে এক ধর্মকন্ধা।

চুরাশিহাজার ধর্মস্কন্ধ কেন ভাষিত হয়েছে? কোথায় ভাষিত হয়েছে? কখন ভাষিত হয়েছে? কমারব্ত ভাসিতানি, কিমখং ভাসিতানি, কেন ধারিতানি, কেনাভতানি, কিমখং পরিযাপুণিতব্বানি। তত্রাযং ৰিসজ্জনা, কেন ভাসিতানীতি? বুদ্ধানু বুদ্ধেহি ভাসিতানি। কখ ভাসিতানীতি? দেৰেসু চ মানুস্পেসু চ, ভাসিতানি। কদা ভাসিতানীতি? ভগৰতো ধরমানকালে চেৰ পচ্ছিমকালে চ ভাসিতানি। কতমারব্ত ভাসিতানীতি? পঞ্চৰদ্বিয়াদিকে ৰেনেয্য বন্ধৰে আরব্ত ভাসিতানীতি। কিমখং ভাসিতানীতি? তিৰজ্জ্ঞ অৰজ্জ্ঞ এত্বা ৰজ্জ্যং পহায অৰজ্জে পটিপত্তিত্বা নিব্বানপরিয়ন্তে। দিট্ঠ-ধশ্মিকসম্পরাযিকখে সম্পাপুণিতুং।

কেন ধারিতানীতি? অনুবুদ্ধেহি চেৰ সিস্পানুসিম্পেহি চ ধারিতানি। কেনা ভতানীতি? আচরিয় পরংপরেহি আভতানি।

কোথায় প্রারম্ভে ভাষণ করেছেন? কী উদ্দেশ্যে ভাষণ করেছেন? কেন ধারণ করেছেন? কেন জ্ঞাপিত হয়েছে? কী উদ্দেশ্যে জ্ঞানার্জন করা হয়েছে? সেই স্থানে প্রত্যুত্তরে কীরূপ ভাষণ করেছেন? এই চুরাশিহাজার ধর্মস্কন্ধ বুদ্ধ, বুদ্ধগণের দ্বারা ভাষণ করা হয়েছে। কোথায় ভাষিত হয়েছে? দেবতা এবং মনুষ্যর মধ্যে ভাষিত হয়েছে। কখন ভাষণ করেছেন? ভগবান বুদ্ধ বুদ্ধত্ব লাভকালীন হতে পরিনির্বাণের অন্তিম সময় পর্যন্ত ভাষণ করেছেন। কখন বুদ্ধ প্রারম্ভে ভাষণ করেছেন? সর্ব প্রথম পঞ্চবর্গীয়' শিষ্যদের বারাণসীর মৃগদাবে ধর্মজ্ঞাত বা ধর্ম-আদেশের আবদ্ধে তাঁদের পথ সুগম করে দিয়েছেন। কী উদ্দেশ্যে ভাষণ করেছেন? লোভ, দ্বেষ, মোহ ও পাপকে জ্ঞাত হয়ে, সেই অহিতকর পাপ বর্জন করে সঠিক পথ নির্দেশ করে নির্বাণের চরম সীমায় পৌছার জন্য সম্যুকজ্ঞানপ্রাপ্ত হয়ে নির্বাণের চরম ফলপ্রাপ্তি ও সত্যলদ্বেই ভবিষ্যৎ সম্পত্তি অর্জন করেন। সেই উদ্দেশ্যে ভাষণ করেছেন।

কীরূপে ধারণ করেন? অনুবৃদ্ধগণ এবং শিষ্য-অনুশিষ্যের দ্বারাই ধারণ করেন। কীরূপে শিক্ষা করেন? আচার্য-পরস্পরায় (অনুক্রমে) শিক্ষা গ্রহণ করেন।

<sup>&</sup>lt;sup>১</sup>। কৌণ্ডণ্য, বপ্প, মহানাম, ভদ্রিয় এবং অশ্বজিত—এ পাঁচ জনই পঞ্চবর্গীয় শিষ্য নামে অভিহিত হয়।

কিমখং পরিযাপুণিতব্বানীতি? ৰজ্জন্ত অৰজ্জন্ত এতা ৰজ্জং পহায অৰজ্জে পটিপত্তিতা নিব্বানপরিযন্তে দিট্ঠধিমিকসম্পরাযিকখে, সংপাপুণিতৃং, যদেবং তায নিব্বানপরিযন্তে দিট্ঠধিমিকসম্পরাযিকখে সাধিকানি হোস্তি। তেৰ তথ কেহি অপ্পমন্তেন পরিযাপুণিতব্বানি ধারেতব্বানি ধারেতব্বানি বাচেতব্বানি সজ্জাযং কাতব্বানীতি ইতি চুল্লগছৰংসে পিটকত্তয দীপকো নাম পঠমো পরিচ্ছেদো।

#### ২. গছকারকাচরিয-পরিচ্ছেদো

আচরিযো পন অখি। পোরাণাচরিযা অখি, অট্ঠকথাচরিয়া অখি, গৃহকারকাচরিয়া অখি, তিৰিধনামিকাচরিয়া। কতমে পোরাণাচরিয়া? পঠমসঙ্গাযনাযং পঞ্চসতা খীণাসৰা পঞ্চমং নিকায়ানং নামঞ্চ অখন্ধ অধিপ্পাযঞ্চ যদক্ষ ব্যঞ্জন সোধনঞ্চ অৰসেসং কিচেং করিংসু। তুতিযসঙ্গাযনাযং সত্তসতা খীণাসৰা তেসংযেৰ সদ্দ্রখাদিকং কিচেং পুন করিংসু।

কী উদ্দেশ্যে সম্যকভাবে জ্ঞানার্জন করা কর্তব্য? নিন্দনীয় (গর্হিত) পাপকর্ম জ্ঞাত হয়ে, সেই অহিতকর পাপকর্ম বর্জন করে সম্যক জ্ঞান প্রাপ্ত হয়ে নির্বাণের চরম ফল প্রাপ্তি ও সত্যলব্বেই পরলোকের সম্পত্তি লাভ করেন। যা এরূপে সেই নির্বাণ, চরম ফলপ্রাপ্তির মধ্যে প্রত্যক্ষদর্শী পারলৌকিক উচ্চতর জ্ঞানসম্পন্ন হন। এখানে তাদেরই অপ্রমত্তের মাধ্যমে জ্ঞানার্জন, ধারণ, আবৃত্তি ও ধ্যান করা উচিত।

# চুল্প গ্রন্থ বংশে পিটকত্রয় দীপকের নাম প্রথম পরিচ্ছেদ সমাপ্ত

# (২) গ্রন্থ কারক আচার্য-পরিচ্ছেদ

এখানে প্রধানত তিন প্রকার আচার্য দেখা যায় বা (আছেন)। যথা : (১) পুরাণ (অভিজ্ঞ) আচার্য, (২) অর্থকথা আচার্য, (৩) গ্রন্থকারক আচার্য। কাকে পুরাণ আচার্য বলেন? প্রথম সঙ্গায়নে পাঁচশত (৫০০) ক্ষীণাস্রব (আসবক্ষয়কারী)গণ পাঁচটি নিকায়ের নাম, অর্থ, অভিপ্রায় (ইচ্ছা) যা সংশোধনে অবশেষে কৃত্য সম্পাদন করেছিলেন। দ্বিতীয় সঙ্গায়নে সেই সাতশ (৭০০) ক্ষীণাস্রব অর্হংগণ অনুরূপভাবে এর বিবাদ সর্বপ্রথমে করণীয় কৃত্য সম্পাদন করেছিলেন।

ততিযসঙ্গাযনায়ং সহস্পমন্তা খীণাসৰা তেসংযেৰ সদ্দখাদিকং কিচাং পুন করিংসু। ইচ্চেৰং দ্বেসতাধিকা দ্বেসহস্প খীণাসৰা মহাকচ্চাযনং ঠপেতা অৰসেসা পোরাণাচরিয়া নাম। যে পোরাণাচরিয়া তেযেৰ অটঠকথাচরিয়া নাম। কতমে গছকারকাচরিয়াং মহাঅটঠকথিকাপেভদঅনেকাচরিয়া গছকারকাচরিয়া নাম। কতমে তিৰিধ নামাচরিয়া মহাকচ্চায়নো তিৰিধনামং। কতমে গছা মহাকচ্চায়নেন কতাং কচ্চায়নগছো, মহানিক্ষত্তিগছো, চ্প্লুনিক্ষত্তিগছো, যমকগছো, নেন্তিগছো, পেটকোপদেসগছোতি, ইমে ছ গছা মহাকচ্চায়নেন কতা। কতমে অনেকাচরিয়েন কতা গছাং মহাপচ্চরিকাচরিয়া মহাপচ্চরিয়ং নাম গছং অকাসি। মহাকুক্রন্দিকাচরিয়ো ক্রুন্দি নাম গছং অকাসি। অঞ্জ্রুতরো আচরিয়ো মহাপচ্চরিয় গছস্প অটঠকথং অকাসি। অঞ্জ্রুতরো আচরিয়ো ক্রুন্দি গছস্প অটঠকথং অকাসি। মহাবুদ্ধঘোসা নামচরিয়ো বিসুদ্ধিমন্ধো দীঘনিকায়স্প সুমঙ্গলৰিলাসনি নাম অটঠকথা,

তৃতীয় সঙ্গায়নেও একহাজার ক্ষীণাস্রব অর্হণণণও প্রারম্ভে পুনরায় এর বিবাদ মীমাংসা করণীয়কৃত্য সম্পাদন করেছিলেন। এরূপ মহাকচ্চায়নকে রেখে দুহাজার দুশত অবশিষ্ট পুরাণ আচার্য নামে অভিহিত হন। যাঁরা পুরাণ আচার্য তাঁরা তদনুরূপই অর্থকথাচার্য নামেও অভিহিত হন। কীরূপে গ্রন্থকারক আচার্য হন? মহাঅর্থকথিক প্রভেদে অনেক আচার্য গ্রন্থ কারক আচার্য নামে অভিহিত হন। কী প্রকারে মহাকচ্চায়নসহ ত্রিবিধ নাম আচার্য হন? কী প্রকারে গ্রন্থসমূহ মহাকচ্চায়ন দ্বারা প্রস্তুত্কৃত হয়েছে? (১) কচ্চায়ন গ্রন্থ, (২) মহানিরুক্তি গ্রন্থ (৩) চুল্ল নিরুক্তি গ্রন্থ, (৪) যমক গ্রন্থ, (৫) নেত্তি গ্রন্থ এবং (৬) পেটকোপদেশ গ্রন্থ—এই ছয়টি গ্রন্থ মহাকচ্চায়ন দ্বারা কৃত (রচিত) হয়েছে। কী প্রকারে বহু (অনেক) আচার্য দ্বারা কৃত গ্রন্থন্থ রচিত হয়েছে? মহাপচ্চরিক আচার্য 'মহাপচ্চরিক' নামক গ্রন্থটি তৈরি করেছিলেন। মহাকুরুন্দিক আচার্য 'কুরন্দি' নামক গ্রন্থটি তৈরি করেছিলেন। জনৈক আচার্য মহাপচ্চরিক গ্রন্থের অর্থকথা তৈরি করেছিলেন। মহাবুদ্ধঘোষ নামক আচার্য বিশুদ্ধিমার্গ, দীর্ঘনিকায়ের সুমঙ্গল বিলাসিনী নামক অর্থকথা,

মিজ্বিমনিকাযম্প পপঞ্চস্দনী নাম অটঠকথা, সংযুত্তনিকাযম্প সারখপ্পকাসিনী নাম অটঠকথা, অঙ্গুত্তরনিকাযম্প মনোরথপূরণী নাম অটঠকথা, পঞ্চৰিনয গন্থানং সমন্তপাসাদিকা নাম অটঠকথা, সত্তন্ত্বং অভিধন্মগন্থানং পরমখকথা নাম অটঠকথা, পাতিমোক্ষ সংখাতায মাতিকায় কঙ্খাৰিতরণীতি ৰিসুদ্ধি নাম অটঠকথা, পাতিমোক্ষ সংখাতায় মাতিকায় কঙ্খাৰিতরণীতি ৰিসুদ্ধি নাম অটঠকথা, ধন্মপদম্প অটঠকথা, জাতকম্প অটঠকথা, খুদ্দকপাঠম্প অটঠকথা, সুত্তনিপাতম্প অটঠকথা, অপদানম্প অটঠকথাতি, ইমে তেরস গন্থে অকাসি। বুদ্ধদত্তোনামাচরিয়ো ৰিনয় ৰিনিচ্ছযো, উত্তর্রৰিনিচ্ছযো, অভিধন্মাৰতারো, বুদ্ধৰংসম্প মধুরখবিলাসিনী নাম অটঠকথাতি, ইমে চন্তারো গন্থে অকাসি। আনন্দোনামাচরিয়া সন্তাভিধন্মগন্থট্টকথায় মূটীকং নাম টীকং অকাসি। ধন্মপালাচরিয়ো নেন্তিপ্পকরণট্ঠকথা, ইতিৰুত্তকট্ঠকথা, উদান্ট্ঠকথা, চরিয়াপিটকট্ঠকথা, থেরকথট্ঠকথা, থেরীকথট্ঠকথা, ৰিমানৰখুম্প ৰিমলৰিলাসিনি নাম অটঠকথা, পেতৰখুম্প ৰিমলৰিলাসিনি নাম অটঠকথা, বিসুদ্ধিমপ্পম্প পরমখমজ্বুনা নাম টীকা, দীঘনিকায়ম্প অটঠকথাদীনং চতুন্নং অটঠকথানং লীনখপ্পকাসনি নাম টীকা

মধ্যম নিকায়ের পপঞ্চস্দনী নামক অর্থকথা, সংযুক্ত নিকায়ের সারথ পকাসিনী নামক অর্থকথা, অঙ্গুত্তর নিকায়ের মনোরথপূরণী নামক অর্থকথা, পঞ্চ (পাঁচ) বিনয় গ্রন্থের সমন্তপাসাদিকা নামক অর্থকথা, সাতটি অভিধর্ম গ্রন্থের পরামথকথা নামক অর্থকথা, পাতিমোক্ষ মাতিকা কঙ্খা বিতরণী (সন্দেহ দূরীকরণ), বিশুদ্ধি নামক অর্থকথা, ধর্মপদ অর্থকথা, জাতক অর্থকথা, খুদ্দক পাঠের অর্থকথা, সুত্তনিপাতের অর্থকথা, অপদান অর্থকথা এই তেরটি গ্রন্থ রচনা করেছিলেন।

বুদ্ধদত্ত নামক আচার্য বিনয় বিনিচ্ছয়, উত্তর বিনিচ্ছয়, অভিধর্মাবতার এবং বৃদ্ধবংশের মধুরখ বিলাসিনী অর্থকথা—এই চারি গ্রন্থ রচনা করেছিলেন। আনন্দ নামক আচার্য সপ্ত অভিধর্ম গ্রন্থের অর্থকথার মূল টীকা নামক গ্রন্থ রচনা করেছিলেন। আচার্য ধর্মপাল নেত্তিপ্রকরণ অর্থকথা, ইতিবৃত্তক অর্থকথা, উদান অর্থকথা, চরিয়া পিটক অর্থকথা, থেরগাথা অর্থকথা, বিমানবখুর বিমল বিলাসিনী নামক অর্থকথা, প্রেতবখুর বিমল বিলাসিনী নামক অর্থকথা, বিশুদ্ধিমার্গের পরমার্থ মঞ্জুসা নামক টীকা, দীঘনিকায়ের চারি অর্থকথা, লীনার্থপ্রকাশনী নামক টীকা,

নেন্তিপকরণট্ঠকথায টীকা, বুদ্ধৰংসট্ঠকথায পরমখদীপনী নাম টীকা, অভিধম্মট্ঠকথাযটীকা লীনখৰণ্ণনা নাম অনুটীকাতি ইমে চুদ্দস মত্তে গস্থে অকাসি।

দ্বে পুব্বাচরিযানামা চরিয়ানিকত্তি মঞ্জুসং নাম চুল্লনিকত্তি টীকঞ্চ মহানিকত্তি সঞ্জেপঞ্চ অকংসু। মহাৰজিরবুদ্ধিনামাচরিয়ো বিনযগর্ভিনাম পকরণং অকাসি। দীপঙ্করসঙ্খাতো বিমলবৃদ্ধি নামাচরিয়ো মুখমত্তদীপনী নামকং ন্যাসপ্পকরণং অকাসি। চুল্লবজিরবুদ্ধি নামাচরিয়ো অখব্যাখ্যানং নাম পকরণং অকাসি।

দীপঙ্করো নামাচরিযো রূপসিদ্ধি পকরণং, রূপসিদ্ধি টীকং, সম্পপঞ্চ সৃত্তঞ্চেতি তিৰিধং পকরণং অকাসি। আনন্দাচরিযম্প জেট্ঠসিম্পো ধন্মপালো নামাচরিযো সচ্চসঙ্গেপং নাম পকরণং অকাসি। কম্পপো নামাচরিযো মোহৰিচ্ছেদনী, ৰিমতিচ্ছেদনী, দসবৃদ্ধৰংসো, অনাগতৰংসোতি, চতুৰিধং পকরণং অকাসি।

মহানামো নামাচরিযো, সদ্ধশ্মপকাসনী নাম পটিসন্তিদামগ্গস্প অটঠকথং অকাসি।

নেত্তিপ্রকরণ অর্থকথার টীকা, বুদ্ধবংশ অর্থকথার পরমার্থ দীপনী নামক টীকা, অভিধর্ম অর্থকথার টীকা, লীনার্থ বর্ণনা নামক অনুটীকা—এই চৌদ্দটি (১৪) গ্রন্থ রচনা করেছিলেন।

দুই পূর্ব আচার্য নামে চরিয়া নিরুক্তি এবং মঞ্জুসা নামক চুল্লনিরুক্তি সংক্ষেপে রচনা করেছিলেন। মহাবজিরবুদ্ধি নামক আচার্য 'বিনয়গণ্ঠি' নামক প্রকরণ (অধ্যায়, প্রসঙ্গ) রচনা করেছিলেন। দীপংকর বিমলবুদ্ধি নামক আচার্য তথাকথিত 'মুখমন্তদীপনী' নামক ন্যাসপ্রকরণ রচনা করেছিলেন। চুল্লবজিরবুদ্ধি নামক আচার্য 'অর্থব্যাখ্যা' নাম প্রকরণ (অধ্যায়, প্রসঙ্গ) রচনা করেছিলেন।

দীপংকর নামক আচার্য রূপসিদ্ধি প্রকরণ, রূপসিদ্ধি টীকা, সম্প্রপঞ্চ সূত্রের ত্রিবিধ প্রকরণ রচনা করেছিলেন। আনন্দ আচার্যের জ্যেষ্ঠ শিষ্য ধর্মপাল নামক আচার্য 'সত্যসংক্ষেপ' নাম প্রকরণ রচনা করেছিলেন। কশ্যপ নামক আচার্য মোহবিচ্ছেদনী, বিমতিচ্ছেদনী, দশবুদ্ধবংশ, অনাগতবংশ—এই চারিবিধ প্রকরণ (অধ্যায়, প্রসঙ্গ) রচনা করেছিলেন।

মহানাম নামক আচার্য সদ্ধর্ম প্রকাশনী নামে 'প্রতিসম্ভিদামার্গ অর্থকথা' রচনা করেছিলেন।

দীপৰংসো, থূপৰংসো, বোধিৰংসো, চ্লৰংসো, মহাৰংসো, পটিসন্তিদামন্নটকথা গণ্ডি চেতি ইমে ছ গন্থা মহানামাচরি বিসুং বিসুং কতা। নৰো মহানামো নামাচরিযো নৰং মহাৰংস নাম পকরণং অকাসি। উপসেনো নামাচরিযো সদ্ধম্মপজ্জোতিকং নাম মহানিদ্দেসস্প অতঠকথং অকাসি। মোন্নলানো নামাচরিযো মোন্নলানব্যাকরণং নাম পকরণং অকাসি। সজ্মরন্দিখতো নামাচরিযো, সুবোধালঙ্কারং নাম পকরণং অকাসি। ব্যাসিরিয়া ক্রেলিযথানা পকরণং অকাসি। ধ্যাসিরি নামাচরিযো খুদ্দকসিকখং নাম পকরণং অকাসি। পুরাণখুদ্দসিকখায টীকা, ম্লসকখা চেতি, ইমে দ্বে গন্থা দেহাচরিযেহি বিসুং বিসুং কতা। অনুক্রন্ধো নামাচরিযো পরমখবিনিচ্ছযং, নামরূপপরিচ্ছেদং, অভিধন্মখসঙ্গহং চেতি তিবিধং পকরণং অকাসি। খেমো নামাচরিযো খেমং নাম পকরণং অকাসি। সারিপ্রো নামাচরিযো বিন্যটকথায সারখদীপনী নাম টীকং:

দীপবংশ, থূপবংশ, বোধিবংশ, চূলবংশ, মহাবংশ এবং প্রতিসম্ভিদামার্গ অর্থকথা গণ্ঠি (জটিল)—এই ছয়টি গ্রন্থ আলাদাভাবে রচনা করেছিলেন।

ৰিনযসঙ্গৰুপকরণং, ৰিনযসঙ্গস্টীকং; অঙ্গুত্তরট্ঠকথায় সার্থমঞ্জুসং নাম

নৰং টীকং; পঞ্চিকা টীকঞ্চেতি, ইমে পঞ্চ গছে অকাসি।

নব (নয়) মহানাম, আচার্য 'নব মহাবংশ' নামক প্রকরণ রচনা করেছিলেন। উপসেন আচার্য সদ্ধর্ম পজ্জোতিক নামক 'মহানিদ্দেশ অর্থকথা' রচনা করেছিলেন। মোগ্গালান নামক আচার্য 'মোগ্গালান ব্যাকরণ' প্রকরণ রচনা করেছিলেন। সঙ্ঘরক্ষিত নামক আচার্য 'সুবোধলংকার' নামক প্রকরণ রচনা করেছিলেন। বুত্তোদয়কার নামক আচার্য 'বুত্তোদয়' প্রকরণ রচনা করেছিলেন। ধর্মসিরি নামক আচার্য 'খুদ্দক শিক্ষা' প্রকরণ রচনা করেছিলেন। পুরাণ খুদ্দক শিক্ষার টীকা, মূলশিক্ষা এই দুই গ্রন্থন্বয় দুই আচার্যের দ্বারা পৃথকভাবে রচনা করেছিলেন।

অনুরুদ্ধ নামক আচার্য পরমার্থ বিনিচছয়, নাম-রূপ পরিচেছদ, অভিধর্মার্থ সংগ্রহ—এই ত্রিবিধ প্রকরণ (অধ্যায়, প্রসঙ্গ) রচনা করেছিলেন। খেমো নামক আচার্য ক্ষেম (নিরাপদ) প্রকরণ রচনা করেছিলেন। সারিপুত্র নামক আচার্য বিনয় অর্থকথার সারখদীপনী নামক টীকা, বিনয়সঙ্গহ প্রকরণ, বিনয় সঙ্গহের টীকা, অঙ্গুত্তর নিকায় অর্থকথার সারখ মঞ্জুসং নব টীকা এবং পঞ্চিক টীকা—এই পাঁচটি গ্রন্থ রচনা করেছিলেন।

বুদ্ধনাগো নামাচরিযো বিনযখমজুসং নাম কঙ্খাবিতরণীযা টীকং অকাসি। নবো মোগ্নলানো নামাচরিযো অভিধানপ্পদীপিকং নাম পকরণং অকাসি। বাচিস্পরো নামাচরিযো মহাসামি নাম সুবোধালঙ্কারস্প টীকা, ক্তন্তোদয বিবরণং, সুমঙ্গলপ্পসাদনি নাম খুদ্দসিক্খায টীকা; সম্বন্ধচিন্তায টীকা; বালাবতারো, মোগ্নলানব্যাকরণস্প পঞ্চিকায টীকা; যোগবিনিচ্ছযো, বিনযবিনিচ্ছযম্প টীকা, উত্তরবিনিচ্ছযম্প টীকা, নামরূপপরিচ্ছেদম্প বিভাগো, সদ্ধাস্প পদরূপবিভাবনং; খেমস্প পকরণম্প টীকা, সীমালঙ্কারো, মূলসিক্খায টীকা, রূপবিভাগো, পচ্চযসঙ্গহো, সচ্চসঙ্খেপস্প টীকা চেতি, ইমে অঠারস গন্থে অকাসি।

সুমঙ্গলো নামাচরিয়ো অভিধন্মাৰতারস্পটীকং, অভিধন্মখসঙ্গহস্পটীকঞ্চ পুৰিধং পকরণং অকাসি। বুদ্ধপিয়ো নামাচরিয়ো সারখসঙ্গহং নাম পকরণং অকাসি। ধন্মকিত্তি নামাচরিয়ো দস্তধাতু পকরণং অকাসি। মেধল্করো নামাচরিয়ো জিনচরিতং নাম পকরণং অকাসি। বুদ্ধরক্ষিতা নামাচরিয়ো জিনলঙ্কারং, জিনলঙ্কারস্প টীকঞ্চাতি পুৰিধং পকরণং অকাসি। উপতিস্পো নামাচরিয়ো অনাগতৰংসম্প অটঠকথং অকাসি।

বুদ্ধনাগ নামক আচার্য বিনয় অর্থ মঞ্জুসা নামক কঙ্খাবিরতণী (সন্দেহ দূরীকরণ) টীকা রচনা করেছিলেন। নব মোগ্গাল্লান নামক আচার্য অভিধান প্রদীপিকা নামে প্রকরণ রচনা করেছিলেন। বাচিস্সর নামক আচার্য মহাসামী নামে সুবোধলঙ্কারের টীকা, বুণ্ডোদয় বিবরণ, সুমঙ্গলপ্পসাদনী নামে খুদ্দক শিক্ষার টীকা, সমন্ধচিন্তা ও সম্বন্ধচিন্তার টীকা, বালাবতার, মোগ্গাল্লান ব্যাকরণের পঞ্চিকার টীকা, যোগ বিনিচ্ছয়ের টীকা, উত্তর বিনিচ্ছয়ের টীকা, নাম-রূপ পরিচ্ছেদ বিভাগ, প্রত্যয় সংগ্রহ এবং সত্য সংক্ষেপের টীকা—এই আটার (১৮)টি গ্রন্থ রচনা করেছিলেন।

সুমঙ্গল নামক আচার্য অভিধর্মাবতারের টীকা, অভিধর্মার্থ সংগ্রহের টীকা—এই দ্বিবিধ প্রকরণ রচনা করেছিলেন। বুদ্ধপ্রিয় নামক আচার্য 'সারার্থ সংগ্রহ' প্রকরণ রচনা করেছিলেন। ধর্মকীর্তি নামক আচার্য 'দন্ত (দাঁত) ধাতু' প্রকরণ রচনা করেছিলেন। মেধাঙ্কর নামক আচার্য 'জিনচরিত' নামে প্রকরণ রচনা করেছিলেন। বুদ্ধরক্ষিত নামক আচার্য জিনলংকার এবং জিনলংকারের টীকা দ্বিবিধ প্রকরণ রচনা করেছিলেন। উপতিষ্য নামক আচার্য 'অনাগত বংশের অর্থকথা' রচনা করেছিলেন।

কঙ্খাৰিতরণীযা লীনখপ্পকাসিনি, নিসন্দেহো, ধশ্মানুসারণী, এেইয্যাসন্ততি, এেইয্যাসন্ততিয়া টীকা, সুমতাদাৰতারো, লোকপঞ্জব্রি পকরণং, তথাগতৃপ্পত্তি পকরণং, নলাটধাতু ৰগ্ননা, সীহল্ৰখু, ধন্মদীপকো, পটিপত্তিসঙ্গহো, ৰিসুদ্ধিমগ্নষ্ঠি, অভিধন্মগর্তি, নেত্তিপকরণগর্তি, বিসুদ্ধিমগ্নচূল্লনভীকা, সোতব্বমালিনী, পসাদজননী, ওকাসলোকো, সুবোধালঙ্কারস্প নৰ টীকা চেতি, ইমে ৰীসতি গন্থা ৰীসতাচরিযেহি ৰিসুং বিসুং কতা।

সদ্ধশ্বসিরি নামাচরিযো সদ্দখভেদচিন্তা নাম পকরণং অকাসি। দেৰো নামাচরিযো সুমন ক্টৰপ্লনং নাম পকরণং অকাসি। চুল্লবৃদ্ধঘোসো নামাচরিযো সোতখকিনিদানং নাম পকরণং অকাসি। রট্ঠপালো নামাচরিযো মধুরসঙ্গাহণীকিন্তি নাম পকরণং অকাসি। সুভূতচন্দো নামাচরিযো লিঙ্গখিৰিরণ-পকরণং অকাসি। অন্নৰংসো নামাচরিযো সদ্দনীতি পকরণং নাম অকাসি। ৰজিরবৃদ্ধি নামাচরিযো মহাটীকং নাম ন্যাসপকরণটীকং অকাসি। গুণসাগরো নামাচরিযো মুখমন্তসারং, মুখমন্তসারস্স টীকঞ্চ তুৰিধং পকরণং অকাসি।

বিশজন আচার্যের দ্বারা কঙ্খাবিতরণীর লীনখপ্পকাসিনি, নিসন্দেহো, ধর্মানুসারণী, ঞেয্যাসন্ততি (জ্ঞেয়্য অনবচ্ছেদ), ঞেয্যা সন্ততির টীকা, সুমন্তাদাবতার, লোক প্রজ্ঞাপ্তি প্রকরণ, তথাগত উৎপত্তি প্রকরণ, নলাটধাতু বণনা, সীংহল বখু, ধর্মদীপিকা, প্রতিপত্তি সংগ্রহ, বিশুদ্ধিমার্গ গণ্ঠি, অভিধর্ম গণ্ঠি, নেত্তিপ্রকরণ গণ্ঠি, বিশুদ্ধিমার্গ চুল্ল নব টীকা, সোতব্বমালিনী, প্রসাদ জননী, ওকাসলোক, সুবোধলংকারের নব টীকা এই বিশটি (২০) গ্রন্থ আলাদাভাবে তাঁরা রচনা করেছিলেন।

সদ্ধর্মসিরী নামক আচার্য 'সদার্থভেদ চিন্তা' নামে প্রকরণ রচনা করেছিলেন। দেব নামক আচার্য 'সুমনকূট বর্ণনা' নামে প্রকরণ রচনা করেছিলেন। চুল্লবুদ্ধঘোষ নামক আচার্য 'স্রোতার্থ কিনিদান' প্রকরণ নামে রচনা করেছিলেন। রাষ্ট্রপাল নামক আচার্য 'মধুরসঙ্গাহণীকীর্তি' নামক প্রকরণ রচনা করেছিলেন। সুভূত চন্দ্র নামক আচার্য 'লিঙ্গার্থ বিবরণ' প্রকরণ রচনা করেছিলেন। অগ্রবংশ নামক আচার্য 'শব্দনীতি' প্রকরণ রচনা করেছিলেন। বজিরবুদ্ধি নামক আচার্য 'মহাটীকা' নামে ন্যাস প্রকরণ টীকা রচনা করেছিলেন। গুণসাগর নামক আচার্য মুখমন্তসার এবং মুখমন্ত সারের টীকা এই দ্বিবিধ প্রকরণ রচনা করেছিলেন।

অভযো নামাচরিযো সদ্দখভেদচিন্তায মহাটীকং অকাসি। এরাণসাগরো নামাচরিযো লিঙ্গখনিবরণপ্পকাসনং নাম পকরণং অকাসি। অঞ্জ্ঞভরো আচরিযো গূল্খটীকং, বালপ্পবোধনক্ষ তুর্বিধং পকরণং অকাসি। অঞ্জ্ঞভরো আচরিযো সদ্দখ-ভেদচিন্তায মিজ্বমটীকং অকাসি। উত্তমো নামাচরিযো বালাবতারটীকং, লিঙ্গখনিবরণটীকক্ষ তুর্বিধং পকরণং অকাসি। অঞ্জ্ঞভরো আচরিযো সদ্দখভেদচিন্তায নৰ-টীকং অকাসি। একো অমচ্চো অভিধানপ্পদীপিকাযটীকং, গণ্ডিপকরণস্প দণ্ডীপ্পকরণস্প মাগধভূতং টীকং, কোলদ্ধজনস্প সকটভাসায কভটীকক্ষ তির্বিধং পকরণং অকাসি। ধন্মসেনাপতি নামাচরিযো কারিকং, এতিমাসপিদীপনী, মনোহারক্ষ তির্বিধং পকরণং অকাসি। অঞ্জ্ঞভরো আচরিযো কারিকায টীকং অকাসি। অঞ্জ্ঞভরো আচরিযো কারিকায টীকং অকাসি।

অঞ্জেতরো আচরিযো সদ্দবিন্দু নাম পকরণং অকাসি। সদ্ধন্মশুরু নামাচরিযো সদ্দৰুত্তিপ্পকাসকং নাম পকরণং অকাসি। সারিপুত্তো নামাচরিযো সদ্দৰুত্তিপ্পকাসকস্প টীকং অকাসি।

অভয় নামক আচার্য শব্দার্থভেদ চিন্তার 'মহাটীকা' রচনা করেছিলেন। জ্ঞানসাগর নামক আচার্য 'লিঙ্গার্থ বিবরণ' প্রকাশন নামে রচনা করেছিলেন। জনৈক আচার্য গূলার্থ টীকা এবং বালপ্রবাধন দ্বিবিধ প্রকরণ রচনা করেছিলেন। জনৈক আচার্য সদার্থ ভেদ চিন্তার 'মধ্যম টীকা' রচনা করেছিলেন। উত্তম নামক আচার্য বালাবতার টীকা এবং লিঙ্গার্থ বিবরণ টীকা এই দ্বিবিধ প্রকরণ রচনা করেছিলেন। জনৈক আচার্য সদার্থভেদ চিন্তার নব-টীকা রচনা করেছিলেন। এক অমাত্য (মন্ত্রী) অভিধান প্রদীপিকার টীকা, গণ্ঠিপ্রকরণ দণ্ডী প্রকরণের মাগধীভূত টীকা এবং কুলদ্ধজন নিজ ভাষার কৃত টীকা ত্রিবিধ প্রকরণ রচনা করেছিলেন। ধর্মসেনাপতি নামক আচার্য কারিকং (শ্লোক), এতিমাসপিদীপনী এবং মনোহার ত্রিবিধ প্রকরণ রচনা করেছিলেন। জনৈক আচার্য 'কারিকার (শ্লোক) টীকা' রচনা করেছিলেন। জনৈক আচার্য 'এতিমাসপি দীপিকার টীকা' রচনা করেছিলেন।

জনৈক আচার্য 'শব্দবিন্দু' নামক প্রকরণ রচনা করেছিলেন। সদ্ধর্মগুরু নামক আচার্য 'শব্দবৃত্তি' প্রকাশক নামে প্রকরণ রচনা করেছিলেন। শারিপুত্র নামক আচার্য 'শব্দবৃত্তি প্রকাশের টীকা' রচনা করেছিলেন। অঞ্জ্ঞতরো আচরিযো কচ্চাযনসারং নাম পকরণং কচ্চাযনসারস্প টীকঞ্চ ত্ৰৰিধং পকরণং অকাসি। নৰো মেধন্ধরো নামাচরিযো লোকদীপকসারং নাম পকরণং অকাসি। অম্নপণ্ডিতো নামাচরিযো লোকুপ্পত্তি নাম পকরণং অকাসি। চীৰরো নামাচরিয়ো জজ্ঞদাসকস্প টীকং অকাসি। মাতিকখদীপনী, অভিধন্মখসঙ্গহৰণ্ণনা, সীমালজারস্পটীকা, ৰিন্যসমূট্ঠানদীপনী টীকা, গণ্ডি সারো, পটঠানগণনা নযো, সুত্তনিদ্দেসো, পাতিমোকৈখা, চেতি, ইমে অটঠ গন্থে সদ্ধন্মজোতিপালাচরিযো অকাসি। ৰিমলবৃদ্ধি নামাচরিযো অভিধন্ম-পল্লরসট্ঠানং নাম পকরণং অকাসি। নৰো ৰিমলবৃদ্ধি নামাচরিযো সদ্দসারখজালিনী, সদ্দসারখজালিনিযা টীকা, ৰুত্তোদ্য টীকা, পরমখমঞ্জসা নাম অভিধন্মসঙ্গহটীকায অনুটীকা দসগন্তিৰপ্লনা. মাগধভূতাৰিদন্নমুখমন্ডনটীকা চেতি ইমে ছ গন্থে অকাসি। অঞ্ঞতরো আচরিযো পঞ্চপকরণটীকায নৰানুটীকং অকাসি। অরিযৰংসো নামাচরিযো অভিধন্মসঙ্গহ-টীকায [পরমখ] মণিসারমঞ্জুসং নাম নৰানুটীকং অকাসি। অভিধন্মখসদহস্প টীকা, পেটকোপদেসস্প টীকা, চতুভাণৰারস্প অটঠকথা, মহাসারপকাসনী, মহাদীপনী,

জনৈক আচার্য কচ্চায়নসার নাম প্রকরণ এবং কচ্চায়ন সারের টীকা দ্বিবিধ প্রকরণ রচনা করেছিলেন। নব মেধাঙ্কর নামক আচার্য 'লোকদীপক সার' নাম প্রকরণ রচনা করেছিলেন। অগ্রপণ্ডিত নামক আচার্য 'লোক উৎপত্তি' নাম প্রকরণ রচনা করেছিলেন। চীবর নামক আচার্য 'জভ্যদাসকের টীকা' त्रहना करतिष्ट्रिलन। अक्ष-यर्जाि शिल नामक आहार्य माजिकार्थमी भनी, অভিধর্মার্থ সংগ্রহ বর্ণনা, সীমালংকার টীকা, বিনয় সমুখানদীপনী টীকা, গর্ছিসার, পট্ঠানগণনা নব, সূত্রনিদ্দেস, প্রাতিমোক্ষ—এই আটটি গ্রন্থ রচনা করেছিলেন। বিমলবুদ্ধি নামক আচার্য অভিধর্ম-পণ্নরসট্ঠান নাম প্রকরণ त्रहमा करति ছिल्लम । नव विभलवृष्धि नाभक आहार्य भन्न भातथ जालिमी, भन्न সারথজালিনীর টীকা, বুতোদয় টীকা, পরামার্থ মঞ্জুসা, অভিধর্ম সংগ্রহ টীকার অনুটীকা, দশগর্ডি বর্ণনা এবং মাগধভূতাবিদন্নমুখমণ্ডন টীকা—এই ছয়টি গ্রন্থ রচনা করেছিলেন। জনৈক আচার্য পঞ্চপ্রকরণ টীকার নবানুটীকা রচনা করেছিলেন। আর্যবংশ নামক আচার্য অভিধর্ম সংগ্রহের টীকা মণিসার মঞ্জুসা নামে নব অনুটীকা রচনা করেছিলেন। অভিধর্মার্থ সংগ্রহের টীকা, পেটকোপদেস টীকা, চারিভাণবারের অর্থকথা, মহাসার প্রকাশনী. মহাদীপনী.

সারখদীপনী গতি পকরণং, হখসারো, ভুম্মসঙ্গহো, ভুম্মনিদ্দেসো, দসৰখুকাযৰিরতিটীকা, জোতনা নিরুত্তি, ৰিভত্তিকথা, কচ্চাযনৰিৰরণা, সদ্ধন্মমালিনী, পঞ্চগতি ৰপ্ননা, বালচিত্তপবোধনং, ধন্মচক্কসুত্তস্প নৰট্ঠকথা, দস্তধাতু পকরণস্প টীকা চেতি, ইমে ৰীসতি গছা নানাচরিয়েহি কতা, অঞ্জ্ঞানি পন পকরণানি অখি।

কতমানি সদ্ধস্মো পাযনো, বালপ্পবোধনপকরণস্প টীকা চ, জিনালস্কারপকরণস্প নৰ্টীকা চ, লিঙ্গখৰিৰরণং, লিঙ্গৰিনিচ্ছযো; পাতিমোক্খবিৰরণং, পরমখকথাবিৰরণং, সমস্তপাসাদিকা বিৰরণং, চতুভাণবারট্ঠকথা বিৰরণং, অভিধন্মখসঙ্গহবিৰরণং, সচ্চসঙ্খেপবিৰরণং, সদ্ধখনেদচিস্তাবিৰরণং, সদ্ধকতিবিৰরণং, কচ্চাযনসারবিররণং, অভিধন্মখসঙ্গহস্প টীকা বিৰরণং, মহাবেস্সন্তরাজাতকস্প বিৰরণং, সক্কাভিমতং, মহাবেস্সন্তরজাতকস্প নব্টঠকথা, পঠম সংবোধি, লোকনেন্তি চ, বৃদ্ধঘোসাচরিযনিদানং মিলিন্দপঞ্হা বন্ধনা, চতুরা রক্খা, চতুরকখায অটঠকথা, সদ্ধকত্তিপকরণস্প নব্টীকা, ইচ্চেবং পঞ্চৰীসতি পমাণানি পকরণানি লক্ষো দীপাদীসুটঠানেসু পণ্ডিতেহি কতানি অহেসুং,

সারখদীপনী গতি প্রকরণ, হখসার, ভুম্মসঙ্গহ, ভুম্মনিদ্দেস, দশবখুকায় বিরতি টীকা, জোতনা নিবুত্তি, বিভক্তি কথা, কচ্চায়ন বিবরণ, সদ্ধম্ম (সদ্ধর্ম) মালিনী, পঞ্চগতি বর্ণনা, বালচিত্ত প্রবোধন, ধর্মচক্র সূত্রের নব অর্থকথা, দন্তধাতু এবং প্রকরণ টীকা—এই বিশটি (২০) গ্রন্থ বিভিন্ন আচার্যের দ্বারা রচিত হয়েছে। তদ্রপভাবে অন্য প্রকরণসমূহ রয়েছে।

সাধারণত সদ্ধর্ম গ্রন্থ কয় প্রকার? বালপ্রবোধন প্রকরণ টীকা, জিনালংকার প্রকরণ নব টীকা, লিঙ্গার্থ বিবরণ, লিঙ্গ বিনিচ্ছয়, পাতিমোক্ষ বিবরণ, পরমার্থকথা বিবরণ, সমন্তপাসাদিকা বিবরণ, চতুভাণবার অর্থকথা বিবরণ, অভিধর্মার্থ সংগ্রহ টীকা বিবরণ, সত্য সংক্ষেপ বিবরণ, শব্দার্থভেদ চিন্তা বিবরণ, শব্দবৃত্তি বিবরণ, কচ্চায়নসার বিবরণ, অভিধর্মার্থ সংগ্রহের বিবরণ, মহাবেস্সন্তর জাতকের বিবরণ, সক্কাভিমত, মহাবেস্সন্তর জাতকের নব অর্থকথা, প্রথম সংবোধি, লোকনীতি, বুদ্ধঘোষ আচার্য নিদান, মিলিন্দ প্রশ্ন বর্ণনা, চারি আরক্ষা, চারি আরক্ষার অর্থকথা, শব্দবৃত্তি প্রকরণের নবটীকা এরপ পঁচিশটি (২৫) সুপরিচিত প্রকরণ লঙ্কাদ্বীপের মধ্যে প্রাক্ত পণ্ডিতদের দ্বারা রচিত হয়েছিল।

সমুদ্ধেগাথা চ, নরদেৰ নাম গাথা চ, দাতৰে চীরন্তি গাথা চ, ৰীসতি ওৰাদগাথা চ, দানসন্তরি, সীলসত্তরি, সপ্পাদানহানা, অনস্তবুদ্ধৰন্দনগাথা চ, অতীতানাগতপচ্পুপ্পন্নৰন্দনগাথা চ, অসীতিমহাসাৰকৰন্দনগাথা চ, নৰহারগুণৰন্ধনা চাতি, ইমে বুদ্ধপণাম-গাথাদিকা গাথা যো পণ্ডিতেহি লক্কাদীপাদিসূত্যানেসু কতা অহেসুং ইতি চুল্লগছৰংসে গছকারকাচরিয় দীপকো নাম তুতিযো পরিচ্ছেদো

# ৩. আচরিযানং সঞ্জাতট্ঠানপরিচ্ছেদো

আচরিযেসু চ অখি জমুদীপিকাচরিয়া অখি, লঙ্কাদীপিকাচরিয়া। কতমে জমুদীপিকাচরিয়া? কতমে লঙ্কাদীপিকাচরিয়া? মহাকচ্চায়নো জমুদীপিকাচরিয়াে সো হি অৰম্ভিরটেঠ উজ্জেনী নগরে চন্দপজ্জোতস্প নাম রঞ্জেএর পুরোহিতাে হুতা কামানং আদীনৰং দিস্রা, ঘরাৰাসং পহায় সখুসাসনে পব্যজ্জিতা হেটঠা ৰুত্তপ্পকারে গন্থে অকাসি। মহাঅটঠকথাচরিয়াে জমুদীপিকাে, মহাপচ্চরিকাচরিয়াে, মহাকুরুন্দিকাচরিয়াে, অঞ্জ্ঞতরাে আচরিয়া ঘেতি ইমে চ ভ্ৰাচরিয়া। লঙ্কাদীপিকাচরিয়া নাম তে কির বুদ্ধঘাসাচরিয়ম্প পূরে ভূতাচরিয়ে কালে অহেসুং।

সমুদ্ধগাথা, নর-দেব নামক গাথা, দাতবে (পরিশুদ্ধ) চীরন্তি গাথা, বিশ প্রকার উপদেশ গাথা, দানসত্তরি, শীল সত্তরি (সার) সপাদান বর্ণনা, অনন্ত বুদ্ধবন্দনা গাথা, নবহার গুণবর্ণনা এই বুদ্ধ প্রণাম গাথাসমূহ লক্ষাদীপের পণ্ডিতগণ কর্তৃক রচিত হয়েছিল।

#### (৩) আচার্যদের জন্মলাভের স্থান পরিচ্ছেদ

এখানে জমুদ্বীপ (ভারতবর্ষ) এবং লঙ্কাদ্বীপের আচার্যগণের পরিচিতি রয়েছে। কারা জমুদ্বীপের আচার্য হন? কারা লঙ্কাদ্বীপের আচার্য হন? আচার্য মহাকচ্চায়ন জমুদ্বীপে জন্মগ্রহণ করেছিলেন। উনি উজ্জয়নী নগরে চন্দ্রপ্রদ্যোত নামক রাজার পুরোহিত হয়ে, কামের আদীনব দোষ দেখে গৃহবাস ত্যাগ করে শাস্তার শাসনে প্রব্রজিত হয়ে উপরোক্ত কথিত মতে উক্ত গ্রন্থ রচনা করেছিলেন।

মহাঅর্থকথা আচার্য জমুদ্বীপে জন্ম। মহাপচ্চরিক আচার্য, মহাকুরুন্দিক আচার্য এবং জনৈক আচার্য এরা ভূবা আচার্য নামে অভিহিত হন। লঙ্কাদ্বীপ নামক আচার্যগণ তাঁরা তৎকালে বুদ্ধঘোষ আচার্যের পরিপূর্ণরূপে ভূত (সদৃশ) আচার্যগণের সময়ে ছিলেন। মহাবুদ্ধঘোসাচরিযো জমুদীপিকো। সো কির মগধরটেঠ ঘোসকগামে রঞ্জেঞা পুরোহিতস্প কেসি নাম ব্রাহ্মণস্প পুরো, সখুসাসনে পব্বজ্জিতা লঙ্কাদীপং গতো হেটঠা ৰুত্তপ্পকারে গত্তে অকাসি।

বুদ্ধদন্তাচরিযো, আনন্দাচরিযো, ধন্মপালাচরিযো, দ্বে বুব্বাচরিযো, মহাৰজির-বুদ্ধাচরিযো, চুল্লবজির-বুদ্ধাচরিযো, বিমলবুদ্ধসঙ্খাতো দীপঙ্করাচরিযো, চুল্লদীপঙ্করাচরিযো, চুল্লধন্মপালাচরিযো, কম্পাচরিযোতি ইমে একাদসচরিযা জমুদীপিকা হেট্ঠা ৰুত্তপকারে গন্থে অকংসু। মহানামাচরিযো, অঞ্জ্রুতরাচরিযা, চুল্লমহানামাচরিযো, উপসেনাচরিযো, মোগ্গলানাচরিযো, সজ্মরক্ষিতাচরিযো, ৰুত্তোদযকারাচরিযো, ধন্মসিরাচরিযো, অঞ্জ্রুতরা দ্বাচরিযা, অনুরুদ্ধাচরিযো, থেমাচরিযো, সারিপুত্তাচরিযো, বুদ্ধনাগাচরিযো, চুল্লমোগ্গলানাচরিযো, বাচিম্পরাচরিযো, সুমঙ্গলাচরিযো, বুদ্ধনাগাচরিযো, ধন্মকিত্তি আচরিযো মেধঙ্করাচরিযো, বুদ্ধরক্ষিতাচরিযো, উপতিস্পা চরিযো, অঞ্জ্রুতরা ৰীসতাচরিযা,

মহাবুদ্ধঘোষ আচার্য জমুদ্বীপে জন্মগ্রহণ করেন। তিনি তখন মগধ রাজ্যে ঘোষক গ্রামে রাজ পুরোহিতের কেসি নামক ব্রাক্ষণের পুত্র হিসেবে জন্মগ্রহণ করেছিলেন। তথাগত গৌতম বুদ্ধের শাসনে প্রব্রজিত হয়ে লঙ্কাদ্বীপে গমন করেন। তিনি কথিতাকারে গ্রন্থ রচনা করেছিলেন।

বুদ্ধদত্ত আচার্য, আনন্দ আচার্য, ধর্মপাল আচার্য, দুই বুব্বা (বুবা) আচার্য, মহাবজির-বুদ্ধ আচার্য, চুল্লবজির বুদ্ধ আচার্য, বিমল বুদ্ধ, সম্মত (স্বীকৃত) দীপংকর আচার্য, চুল্ল দীপংকর আচার্য, চুল্ল ধর্মপাল আচার্য এবং কশ্যপ আচার্য—এই এগার (১১) জন আচার্যগণ জমুদ্বীপে নিম্নে কথিতাকারে গ্রন্থ রচনা করেছিলেন।

মহানাম আচার্য, জনৈক আচার্যগণ (অনির্দিষ্ট), চুল্ল মহানাম আচার্য, উপসেন আচার্য, মোগ্গাল্লান আচার্য, সজ্ঞরক্ষিত আচার্য, বুত্তোদয়কার আচার্য, ধর্মসির আচার্য, জনৈক দুই আচার্য, অনুরুদ্ধ আচার্য, খেমা আচার্য, সারিপুত্ত আচার্য, বুদ্ধনাগ আচার্য, চুল্লমোগ্গলান আচার্য, বাচিস্সর আচার্য, সুমঙ্গল আচার্য, বুদ্ধপ্রিয় আচার্য, ধর্মকীর্তি আচার্য, মেধাঙ্কর আচার্য, বুদ্ধরক্ষিত আচার্য, উপতিষ্য আচার্য, জনৈক বিশ জন আচার্য,

সদ্ধন্মসিরাচরিযো, দেৰাচরিযো, চ্লুবুদ্ধঘোসাচরিযো, সারিপুত্তাচরিযো, রট্ঠপালাচরিযোতি ইমে দ্বে পঞ্জ্ঞাসাচরিয়া লদ্ধাদীপিকাচরিযা নাম। সুভূতচন্দাচরিযো, অন্ধ্রৰংসাচরিযো, নৰো ৰজিরবুদ্ধাচরিযো, গুণসাগরাচরিযো, অভ্যুত্তরা দ্বাচরিযা, উত্তমাচরিযো, অভ্যুত্তরা আচরিযো, অভ্যুত্তরা দ্বাচরিযা, উত্তমাচরিযো, অভ্যুত্তরা আচরিযো, অভ্যুত্তরা মহামচ্চো, ধন্মসেনাপতাচরিযো, অভ্যুত্তরা তথো আচরিযা, সদ্ধন্মগুরু আচরিযো, সারিপুত্তাচরিযো, অভ্যুত্তরা একা আচরিযো, মেধঙ্করাচরিযো, অন্ধ্রুতরো একা আচরিযো, মেধঙ্করাচরিযো, অন্ধ্রুতরো, চীবরাচরিযো, সদ্ধন্মজোতিপালাচরিযো, বিমলবুদ্ধাচরিযোতি ইমে তেৰীসতি আচরিযা জমুদীপিকা হেট্ঠা ক্তুপ্পকারে গন্ধে পুরুষ সভ্যাতে অরিমন্দন নগরে অকংসু।

নৰোৰিমলবুদ্ধাচরিযো জমুদীপিকো হেট্ঠা ৰুত্তপ্পকারে গস্থে পংযনগরে অকাসি। অঞ্জ্রতরাচরিযো অরিযৰংসাচরিযোতি ইমে দ্বাচরিযা জমুদীপিকা

সদ্ধর্মসীরআচার্য, দেব আচার্য, চুল্লবুদ্ধঘোষ আচার্য, সারিপুত্র আচার্য এবং রাষ্ট্রপাল আচার্য—এই বায়ান্ন (৫২) জন<sup>২</sup> আচার্যই লঙ্কাদ্বীপে জন্মগ্রহণ করেছেন।

সুভূত চন্দ্র আচার্য, অগ্রবংশ আচার্য, নব বজির বুদ্ধি আচার্য, গুণসাগর আচার্য, অভয় আচার্য, জ্ঞান সাগর আচার্য, জনৈক দুই আচার্য, উত্তম আচার্য, জনৈক আচার্য, জনৈক মহামাত্য, ধর্মসেনাপতি আচার্য, জনৈক তিন আচার্য, সদ্ধর্মগুরু আচার্য, সারিপুত্ত আচার্য, জনৈক আচার্য, মেধাঙ্কর আচার্য, অগ্রপণ্ডিত আচার্য, চীবর আচার্য, সদ্ধন্ম জ্যোতিপাল আচার্য, বিমল বুদ্ধ আচার্য—এই তেইশ (২৩) জন আচার্য জমুদ্বীপে নিম্নে কথিতাকারে গ্রন্থ পুক্কাম (পুক্কাম) স্বীকৃতকারে অরিমদ্দন নগরে রচনা করেছিলেন।

নববিমল বুদ্ধি আচার্য জমুদ্বীপের। ইনি নিম্নোক্ত কথিতাকারে গ্রন্থ পংয নগরে রচনা করেছিলেন। জনৈক আচার্য এবং আর্যবংশ আচার্য এই দুই আচার্যের জন্মও জমুদ্বীপে।

<sup>🔭।</sup> এক্ষেত্রে একজন আচর্যের নাম একাধিকবার ব্যবহার করা হয়েছে।

২। বায়ানু (৫২) জন আচার্যের নামেও অমিল পরিলক্ষিত হয়।

অঞ্ঞতরাচরিযো অরিযৰংসাচরিযোতি ইমে দ্বাচরিযা জমুদীপিকা হেট্ঠা ৰুত্তপ্পকারে গন্থে অতি [নৰি] পুরে অকংসু, অঞ্জ্ঞতরা ৰীসতাচরিযা জমুদীপিকা হেট্ঠা ৰুত্তপ্পকারে গন্থে কিঞ্চি পুরাদিঘরে অকংসু।

[ইতি চুল্লগন্থৰংসে আচরিযানং সঞ্জাতট্ঠান দীপকো নাম ততিযো পরিচ্ছেদো।]

#### ৪. আযাযকাচরিয-পরিচ্ছেদো

গহা পন সিযা আযাচনেন আচরিযেহি কতা, সিযা অনাযাচনেন আচরিযেহি কতা। কতমে গহা আযাচনেন, কতমে অনাযাচনেন কতা? মহাকচ্চাযন গহো, মহাঅট্ঠকথা গহো, মহাপচ্চরিয গহো, মহাকুরুন্দি গহো, মহাপচ্চরিযগহুস্প অট্ঠকথা গহো, মহাকুরুন্দি গহুস্প অট্ঠকথা গহো, মহাকুরুন্দি গহুস্প অট্ঠকথা গহোতি। ইমেহি ছ গহেহি অন্তনো মতিযা সাসনুষ্ণহন্থায সদ্ধন্মঠিতিযা কতা।

#### ক. বুদ্ধঘোসাচরিয-গহুদীপনা

বুদ্ধঘোসাচরিয গন্থেসু পন ৰিসুদ্ধিমশ্লো, সঙ্ঘপালেন নাম সঙ্ঘথেরেন আযাচিতেন বুদ্ধঘোসাচরিযেন কতো।

নিম্নোক্ত কথিতাকারে অত্যধিক পূর্বে গ্রন্থ রচনা করেছিলেন। অন্যান্য বিশ জন আচার্য জমুদ্বীপের নিম্নোক্ত কথিতাকারে গ্রন্থকে কিঞ্চিৎ পূর্বে (আদিতে) রচনা করেছিলেন।

# এরূপ চুক্লগ্রন্থবংশে আচার্যদের জন্মলাভ স্থান দীপনী নামক তৃতীয় পরিচ্ছেদ সমাপ্ত

# (৪) স্বীকৃত (প্রার্থিত) আচার্য পরিচ্ছেদ

এখন এই গ্রন্থসমূহ স্বীকৃত (প্রার্থিত) আচার্যদের দ্বারা এবং অস্বীকৃত আচার্যের দ্বারা রচিত রয়েছে। কোন্ গ্রন্থসমূহ স্বীকৃত এবং অস্বীকৃত আচার্যের দ্বারা কৃত (রচিত) হয়েছে? মহাকচ্চায়নগ্রন্থ, মহাঅর্থকথান্মন্থ, মহাপচ্চরিয়গ্রন্থ, মহাকুরন্দিগ্রন্থ, মহাপরিয়গ্রন্থের অর্থকথা—এই ছয়টি গ্রন্থ নিজেদের স্মৃতিশক্তির মাধ্যমে শাসনের অনুগ্রহে সদ্ধর্মস্থিতির জন্য রচনা করেছিলেন।

# (ক) বুদ্ধঘোষ আচার্য-গ্রন্থদীপনী

অধিকন্ত আচার্য বুদ্ধঘোষ গ্রন্থসমূহের মধ্যে বিশুদ্ধিমার্গ, সজ্ঞবাল নামক সজ্ঞ স্থবিরের দ্বারা স্বীকৃত (প্রার্থিত) হয়ে, উহা বুদ্ধঘোষ আচার্য সংযুত্তনিকাযস্প অটঠকথা গন্থো জোতিপালেন নাম থেরেন আযাচিতেন বুদ্ধঘোসাচরিযেন কতো। অঙ্গুত্তরনিকাযস্প অটঠকথা গন্থো ভদ্দস্ভা নাম থেরেন সহআজীৰকেন উপাসকেন চ আযাচিতেন বুদ্ধঘোসাচরিয়েন কতো। সমস্ভপাসাদিকা নাম অটঠকথা গন্থো বুদ্ধসিরি নামেন থেরেন আযাচিতেন বুদ্ধঘোসাচরিয়েন কতো। সত্তমং অভিধন্ম-গন্থানং অটঠকথা গন্থো চুল্লবুদ্ধঘোসেন ভিক্থুনা আযাচিতেন বুদ্ধঘোসাচরিয়েন কতো। ধন্মপদস্পঅটঠকথা গন্থো কুমারকস্প্রপনামেন থেরেন আযাচিতেন বুদ্ধঘোসাচরিয়েন কতো। জাতকস্প্রঅটঠকথা গল্থো অত্থদস্পী, বুদ্ধমিত্ত, বুদ্ধপিয়নেৰ সম্ভাতেহি তীহি থেরেহি আযাচিতেন বুদ্ধঘোসাচরিয়েন কতো। খুদ্দকপাঠস্প অটঠকথা গল্থো, সুত্তনিপাতস্প অটঠকথা গল্থো অত্তনো মতিযা বুদ্ধঘোসাচরিয়েন কতো। অপদানস্প অটঠকথা গল্থো পঞ্চনিকায় ৰিঞ্চঞ্জুহি পঞ্চহি থেরেহি আযাচিতেন বুদ্ধঘোসাচরিয়েন কতো।

বুদ্ধঘোসাচরিয-গস্থদীপনা নিটিঠতা।

দ্বারা রচিত হয়েছে। 'দীর্ঘনিকায়ের অর্থকথা' গ্রন্থটি দাঠা নামে সঙ্ঘথের স্বীকৃত বুদ্ধঘোষ আচার্য দ্বারা কৃত (রচিত) হয়েছে।

'সংযুক্ত নিকায়ের অর্থকথা' গ্রন্থটি জ্যোতিপাল নামক স্থবির দ্বারা স্বীকৃত আচার্য বুদ্ধঘোষ কর্তৃক রচিত হয়েছে। 'অঙ্গুত্তর নিকায়ের অর্থকথা' গ্রন্থটি ভদ্দন্তা নামক স্থবির এবং আজীবক উপাসকসহ স্বীকৃত। বুদ্ধঘোষ আচার্য কর্তৃক কৃত (রচিত) হয়েছে।

'সমন্তপাসাদিকা অর্থকথা' নামক গ্রন্থটি বুদ্ধসিরি স্থবির নামে স্বীকৃত। আচার্য বুদ্ধঘোষ দ্বারা রচিত হয়েছে। 'সপ্ত অভিধর্ম গ্রন্থের অর্থকথা' চুল্ল বুদ্ধঘোষ ভিক্ষুর দ্বারা স্বীকৃত। আচার্য বুদ্ধঘোষ কর্তৃক রচিত হয়েছে। 'ধর্মপদ অর্থকথা' গ্রন্থটি কুমারকশ্যপ নামক স্থবির দ্বারা প্রার্থিত। আচার্য বুদ্ধঘোষ কর্তৃক রচিত হয়েছে। 'জাতক অর্থকথা' গ্রন্থসমূহ অর্থদর্শী, বুদ্ধমিত্র, বুদ্ধপ্রিয়দেব এই তিন স্থবিরের প্রাথনায় আচার্য বুদ্ধঘোষ কর্তৃক রচিত হয়েছে। খুদ্দকপাঠ অর্থকথা এবং সুত্তনিপাত অর্থকথার গ্রন্থ নিজ স্মৃতিভাগুর হতে আচার্য বুদ্ধঘোষ কর্তৃক রচিত হয়েছে। 'অপদান অর্থকথা' গ্রন্থটি পঞ্চনিকায় বিজ্ঞ পাঁচ জন স্থবিরের প্রার্থনায় আচার্য বুদ্ধঘোষ কর্তৃক রচিত হয়েছে।

#### খ. বুদ্ধদত্তাচরিয-গস্থদীপনা

বুজন্তাচরিয গছেসু পন ৰিনয-ৰিনিচ্ছযগছো অন্তনো সিম্পেন বুজনীহেন নাম থেরেন আযাচিতেন বুজন্তাচরিয়া কতো। উত্তর-ৰিনিচ্ছযগছো সঙ্ঘপালেন নামেন থেরেন আযাচিতেন বুজদন্তাচরিয়েন কতো। অভিধন্মাৰতারো নাম গছো অন্তনো সিম্পেন সুমতি থেরেন আযাচিতেন বুজদন্তাচরিয়েন কতো। বুজৰংসম্প অট্ঠকথা গছো তেনেৰ বুজসীহনাম থেরেন আযাচিতেন বুজদন্তাচরিয়েন কতো।

#### ্ বুদ্ধদন্তাচরিয-গ**ন্থদীপনা নিটিঠতা।**

অভিধন্মকথায মূলটীকা নাম টীকা গছো বুদ্ধমিত্তা নাম থেরেন আযাচিতেন আনন্দাচরিয়েন কতো।

#### গ. ধমুপালাচরিযেন-গহুদীপনা

নেত্তিপকরণস্প অটঠকথা গছো ধশ্মরক্ষিত নাম থেরেন আযাচিতেন ধশ্মপালাচরিযেন কতো। ইতিৰুত্তকঅটঠকথা গছো, উদানঅটঠকথা গছো, চরিযাপিটকঅটঠকথা গছো, থেরকথাঅটঠকথা গছো, থেরিকথাঅটঠকথা গছো, ৰিমানৰখুঅটঠকথা গছো, পেতৰখুঅটঠকথা গছো, ইমে সত্ত গছা অন্তনো মতিযা ধশ্মপালাচরিযেন কতো।

# (খ) বুদ্ধদত্ত আচার্য-গ্রন্থদীপনী

অধিকন্ত বুদ্ধদত্ত আচার্য গ্রন্থের মধ্যে 'বিনয়-বিনিচ্ছয়' গ্রন্থটি নিজের শিষ্য বুদ্ধসীহ নামক স্থবিরের অনুরোধে আচার্য বুদ্ধদত্ত রচিত হয়েছে। 'উত্তর-বিনিচ্ছয়' গ্রন্থটি সজ্ঞপাল স্থবিরের অনুরোধে বুদ্ধদত্ত কর্তৃক রচিত হয়েছে। 'অভিধর্মাবতার' নামক গ্রন্থটি নিজের শিষ্য সুমতি স্থবিরের অনুরোধে আচার্য বুদ্ধদত্ত কর্তৃক রচিত হয়েছে। 'অভিধর্ম কথার মূল টীকা' নামক গ্রন্থটি বুদ্ধমিত্রের অনুরোধে আনন্দ আচার্য কর্তৃক রচিত হয়েছে।

# বুদ্ধদত্ত আচার্য-গ্রন্থ দীপনী

# (গ) ধর্মপাল আচার্য-গ্রন্থ দীপনী

'নেত্তিপ্রকরণ গ্রন্থের অর্থকথা' ধর্মরক্ষিত নামক স্থবিরের অনুরোধে আচার্য ধর্মপাল কর্তৃক রচিত হয়েছে। ইতিবুত্তক গ্রন্থের অর্থকথা, উদান অর্থকথা—চরিয়া পিটক অর্থকথা, থেরগাথা অর্থকথা, থেরীগাথা অর্থকথা, বিমানবথু অর্থকথা, প্রেতবথু অর্থকথা, এই সপ্ত (সাতটি) গ্রন্থ ব্যুতিভাণ্ডার থেকে আচার্য ধর্মপাল কর্তৃক রচিত হয়েছে।

ৰিসুদ্ধিমণ্ণটীকা গন্থো দাঠা নামেন নাম থেরেন আযাচিতেন ধম্মপালাচরিযেন কতো, দীঘনিকায-অট্ঠকথাদীনং চতুন্নং অট্ঠকথানং টীকা গন্থো, অভিধম্মট্ঠকথায অনুটীকা গন্থো, নেত্ত্তিপকরণট্ঠকথায টীকা গন্থো, বুদ্ধৰংসট্ঠকথায টীকা গন্থো, জাতকট্ঠকথায টীকা গন্থো চেতি ইমে পঞ্চ গন্থা অন্তনা মতিযা ধম্মপালাচরিয়েন কতো।

#### ধম্মপালাচরিয-গহুদীপনা নিটিঠতা।

নিরুত্তিমঞ্জুসা নাম চুল্লনিরুত্তিটীকা গছো, মহানিরুত্তিসঙ্গেপো নাম গছো চ অত্তনো মতিযা পুব্বাচরিযেহি ৰিংসু কতো।

পঞ্চ বিনযপকরণানং বিনযগণ্ঠি নাম গন্থো অন্তনো মতিযা মহাৰজিরবুদ্ধাচরিযেন কতো। ন্যাসসঙ্খাতো মুখমন্তদীপনী নাম গন্থো অন্তনো মতিযা বিমলবুদ্ধি আচরিযেন কতো। অখব্যকখ্যানো নাম গন্থো অন্তনো মতিযা চুল্লৰজিরবুদ্ধাচরিযেন কতো। রূপসিদ্ধি তম্প চ গন্থস্প টীকা গন্থো সক্ষ পঞ্চসুক্তঞ্চ অন্তনো মতিযা দীপঙ্করাচরিযেন কতো। সচ্চসঙ্খেপো নাম গন্থো অন্তনো মতিযা চুল্লধন্মপালাচরিযেন কতো।

'বিশুদ্ধিমার্গ টীকা' গ্রন্থটি দাঠা নামক স্থবিরের অনুরোধে আচার্য ধর্মপাল কর্তৃক রচিত হয়েছে। দীর্ঘনিকায় অর্থকথাদির চারি অর্থকথার টীকা, নেন্তিপ্রকরণ অর্থকথার টীকা, বুদ্ধবংশ অর্থকথার টীকা, জাতক অর্থকথার টীকা—এই পাঁচটি গ্রন্থ নিজ স্মৃতিভাগ্তার হতে আচার্য ধর্মপাল কর্তৃক রচিত হয়েছে।

### ধর্মপাল আচার্য-গ্রন্থদীপনী সমাপ্ত

নিরুত্তি মঞ্সা নামক চুল্লনিরুত্তির টীকা এবং মহানিরুত্তি সংক্ষেপ নামক গ্রন্থ নিজ স্মৃতিভাগ্তার হতে অতীত বিশ আচার্যের দ্বারা রচিত হয়েছে।

'পঞ্চ বিনয় প্রকরণের বিনয়গ্রন্থি' নামক গ্রন্থটি মহাবজির বুদ্ধি আচার্য কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে রচিত করেছেন। 'ন্যাস সঙ্খাত (স্বীকৃত) মুখমত্ত দীপনী' নামক গ্রন্থটি বিমলবুদ্ধি আচার্য নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে রচিত করেছেন। অর্থব্যাখ্যান নামক গ্রন্থটি চুল্লবজির বুদ্ধ আচার্য কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে রচিত করেছেন। রূপসিদ্ধি এবং সেই গ্রন্থের টীকা সর্ব পঞ্চসূত্র আচার্য দীপংকর কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে রচিত করেছেন। 'সত্যসংক্ষেপ' নামক গ্রন্থটি চুল্ল আচার্য ধর্মপাল কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে রচিত করেছেন।

মোহচ্ছেদনী গন্থো, ৰিমতিচ্ছেদনী গন্থো, দস বুদ্ধৰংসো, অনাগতৰংসো চ। অন্তনো মতিয়া কম্পপাচরিয়েন কতো। পটিসন্তিদামগ্বম্প অটঠকথা গন্থো মহানামেন উপাসকেন আযাচিতেন মহানামাচরিয়েন কতো। দীপৰংসো, থূপৰংসো, বোধিৰংসো, চুল্লৰংসো, পোরাণৰংসো, মহাৰংসো চাতি ইমে ছ গন্থা অন্তনো মতিযা মহানামাচরিয়েহি ৰিসুং কতা। নৰো মহাৰংসগন্থো অন্তনো মতিযা চুল্লমহানামাচরিয়েন কতো। সদ্ধমপজ্জোতিকা নাম মহানিদ্দেসম্প অটঠকথা গন্থো দেৰেন থেরেন আযাচিতেন উপসেনাচরিয়েন কতো। মোগ্গলানব্যাকরণগন্থে অন্তনো মতিযা মোগ্গলানাচরিয়েন কতো। সুবোধালঙ্কার নাম গন্থো অন্তনো মতিযা সজ্জরকিখতাচরিয়েন কতো। স্ববোধালঙ্কার নাম গন্থো অন্তনো মতিযা সজ্জরকিখতাচরিয়েন কতো। ৰুদ্দিসকখা নাম গন্থো অন্তনো মতিযা ধম্মসিরাচরিয়েন কতো। পোরাণখুদ্দিসকখা নাম গন্থো অন্তনো মতিযা ধম্মসিরাচরিয়েন কতো। পোরাণখুদ্দিসকখা টীকা চ মূলসকখা চাতি, ইমে দ্বে গন্থে অন্তনো মতিযা অঞ্চ্ছেতরেই দ্বিহাচরিয়েহি ৰিংসু কতা।

মোহচ্ছেদনী, বিমতিচ্ছেদনী, দশ বুদ্ধবংশ এবং অনাগত বংশ আচার্য কশ্যপ নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে রচিত করেছেন। 'প্রতিসম্ভিদামার্গের অর্থকথা' মহানাম উপাসকের অনুরোধে আচার্য মহানাম কর্তৃক রচিত रसारह। मीপवःশ, थृপवःশ, বোধিবःশ, চুল্লবংশ, পোরাণবংশ এবং মহাবংশ—এই ছয়টি গ্রন্থ মহানাম আচার্যের দ্বারা নিজ স্মৃতিভাগুর হতে পৃথকভাবে রচিত হয়েছে। নব মহাবংশ গ্রন্থ চুল্ল মহানাম কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে রচিত করেছেন। সদ্ধর্মপজ্যোতিকা নামক মহানিদ্দেস অর্থকথা গ্রন্থটি দেবেন স্থবিরের অনুরোধে উপসেন আচার্য কর্তৃক রচিত হয়েছে। 'মোগ্গালান ব্যাকরণ' গ্রন্থটি আচার্য মোগ্গালান কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে রচিত করেছেন। 'সুবোধলঙ্কার' নামক গ্রন্থটি সংঘরক্ষিত আচার্য কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাগুর হতে রচিত করেছেন। 'বুল্তোদয়' গ্রন্থটি বুত্তোদয়োকার আচার্য নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে রচিত করেছেন। 'খুদ্দকশিক্ষা' নামক গ্রন্থটি ধর্মসীর আচার্য কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাগুরে হক্টে রচিত করেছেন। পুরাণ খুদ্দক শিক্ষার টীকা এবং মূলশিক্ষা এই দুইটি গ্রন্থু । জনৈক দুই আচার্য কর্তৃক পৃথকভাবে নিজ স্মৃতিভাগুর হতে রচিত করেছেন।

পরমখিৰিনিচ্ছযং নাম গছো সজ্বরিক্খিতেন থেরেন আ্যাচিতেন অনুরুদ্ধাচরিযেন কতো। নামরূপ-পরিচ্ছেদো নাম গছো অন্তনো মতিযা অনুরুদ্ধাচরিযেন কতো। অভিধন্মখসঙ্গহং নাম গছো নন্ম নামেন উপাসকেন আ্যাচিতেন অনুরুদ্ধাচরিযেন কতো। খেমো নাম গছো অন্তনো মতিযা খেমাচরিযেন কতো। সারখদীপনী নাম ৰিন্যট্ঠকথায় টীকা গছো, ৰিন্যসঙ্গহং, ৰিন্যসঙ্গহস্প টীকা গছো, অঙ্গুত্তরট্ঠকথায় নৰো টীকা গছোতি ইমে চন্তারো গছা পরক্ষমবাহু নামেন লঙ্কাদীপিস্পরেন রঞ্জ্ঞা আ্যাচিতেন সারিপুন্তাচরিযেন কতো। সকটসদ্দসখস্প পঞ্চিকায় টীকা গছো অন্তনো মতিযা সারিপুন্তাচরিযেন কতো। সকটসদ্দসখস্প পঞ্চিকায় টীকা গছো অন্তনো মতিযা সারিপুন্তাচরিযেন কতো। কঙ্খাৰিতরণিয়া ৰিন্যখমঞ্জুসা নাম টীকা গছো সুমেধা নামথেরেন আ্যাচিতেন বুদ্ধনাগাচরিয়েন কতো। অভিধানপ্পদীপিকো নাম গছো অন্তনো মতিয়া চূলমোপ্পলানাচরিয়েন কতো। সুবোধালঙ্কারস্প মহাসামি নাম টীকা, ৰুল্ডোদ্য বিৰরণধ্বাতি ইমে ছে গছা অন্তনো মতিয়া ৰাচিস্পরেন কতা। খুদ্দসিক্খায় সুমঙ্গলপ্পসাদনি নাম নৰো টীকা গছো সুমঙ্গলন আ্যাচিতেন নৰাচিস্পরেন কতো।

'পরমার্থ বিনিচ্ছয়' নামক গ্রন্থটি সংঘরক্ষিত স্থবিরের অনুরোধে অনুরুদ্ধ আচার্য কর্তৃক রচিত হয়েছে। 'নামরূপ-পরিচ্ছেদ' নামক গ্রন্থটি আচার্য অনুরুদ্ধ কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাগ্রার হতে রচিত হয়েছে। 'অভিধর্মার্থ সংগ্রহ' নামক গ্রন্থটি নম্ম নামে উপাসকের অনুরোধে আচার্য অনুরুদ্ধ কর্তৃক রচিত করেছেন। 'ক্ষেম' নামক গ্রন্থটি ক্ষেম আচার্য কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে রচিত হয়েছে। 'সারখদীপনী' নামক বিনয় অর্থকথার টীকা, বিনয় সংগ্রহ, বিনয় সংগ্রহের টীকা, অঙ্গুত্তর নিকায় অর্থকথার নব টীকা—এই চারটি গ্রন্থ লঙ্কাদ্বীপের পরাক্রমবাহু নামক রাজার অনুরোধে আচার্য সারিপুত্র কর্তৃক রচিত হয়েছে। 'সকটসদ্দখের পঞ্চিকায় টীকা' গ্রন্থটি আচার্য সারিপুত্র কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাগুর হতে রচিত করেছেন। কঙ্খাবিতরণী (সন্দেহ দূরীকরণ) 'বিন্য়ার্থ মঞ্সা' নামক টীকা গ্রন্থটি সুমেধা নামক স্থবিরের অনুরোধে আচার্য বুদ্ধনাগ কর্তৃক রচিত হয়েছে। 'অভিধান প্রদীপক' নামক গ্রন্থটি নিজ স্মৃতিভাগ্তার হতে চূলমোগ্গালান আচার্য কর্তৃক রচিত হয়েছে। 'সুবোধলঙ্কারের মহাসামী নামক টীকা' এবং 'বুত্তোদয় বিবরণ' এই দুটি গ্রন্থ বাচিস্সর কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাগ্রর হতে রচিত করেছেন। ক্ষুদ্রশিক্ষার সুমঙ্গলপ্রসাদনী নামক 'নব টীকা' গ্রন্থটি সুমঙ্গলের অনুরোধে নব-বাচীশ্বর কর্তৃক রচিত হয়েছে।

সম্বন্ধচিন্তাটীকা বালাৰতারো, মোগ্নলানব্যাকরণস্প টীকা চাতি ইমে তযো গন্থা, সুমঙ্গল, বৃদ্ধমিত্ত, মহাকস্পপ সঙ্খাতেহি তীহি থেরেহি চ, ধম্মকিত্তি নাম উপাসকেন, ৰানিজ্জা ভাতৃ উপাসকেন চ আযাচিতেন ৰাচিস্পরেন কতো। নামরূপপরিচ্ছেদস্প ৰিভাগো, সদ্দখস্প পদরূপ-ৰিভাৰনং, খেমপকরণস্প টীকা, সীমালঙ্কারো, মূলসিক্খায টীকা, রূপৰিভাগো, পচ্চযসঙ্গহো চাতি ইমে সত্ত গন্থা অন্তনো মতিযা ৰাচিস্পরেন কতা। সচ্চসঙ্গেপস্প টীকা গন্থো সারিপুত্ত-নামেন থেরেন আযাচিতেন ৰাচিস্পরেন কতো। অভিধন্মাৰতারস্প টীকা, অভিধন্মখসঙ্গহস্প টীকা চাতি ইমে দে গন্থা অন্তনো মতিযা সুমঙ্গলাচরিযেন কতা। সারখসঙ্গহং নাম গন্থো অন্তনো মতিযা বৃদ্ধপ্রিযেন কতো। দন্তধাতৃৰপ্লনা নাম পকরণং লঙ্কাদীপিস্পরস্প রঞ্জেঞা সেনাপতিনা আযাচিতেন ধন্মকিত্তিনামাচরিযেন কতং। জিনচরিতং নাম পকরণং অন্তনো মতিযা মেধঙ্করাচরিযেন কতং। জিনালঙ্কারো, জিনালঙ্কারস্প টীকা অন্তনো মতিযা বৃদ্ধরক্তিখতাচরিযেন কতো।

'সম্বন্ধচিন্তা টীকা' 'বালাবতার' এবং 'মোগ্গল্লানব্যাকরণ টীকা'—এই তিনটি গ্রন্থ সুমঙ্গল, বুদ্ধমিত্র এবং মহাকশ্যপ—এই তিনজন স্থবিরের সম্মতিতে ধর্মকীর্তি নামক উপাসক এবং বানিজ ভ্রাতার উপাসকের অনুরোধে বাচীশ্বর কর্তৃক রচিত হয়েছে। 'নাম-রূপ পরিচ্ছেদ বিভাগ' 'শন্দার্থ পদরূপ-বিভাবন' 'ক্ষেমপকরণ টীকা' 'সীমালঙ্কার' 'মূলশিক্ষার টীকা' 'রূপবিভাগ' এবং 'প্রত্যয়সংগ্রহ'—এই সাতটি গ্রন্থ নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে বাচীশ্বর কর্তৃক রচিত করেছেন। 'সত্যসংক্ষেপ টীকা' গ্রন্থটি সারিপুত্র নামক স্থবিরের অনুরোধে বাচীশ্বর কর্তৃক রচিত হয়েছে।

অভিধর্মাবতারের টীকা এবং অভিধর্মার্থ সংগ্রহের টীকা এই গ্রন্থসমূহ আচার্য সুমঙ্গল কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাগুর হতে রচিত করেছেন। 'সারার্থ-সংগ্রহ' নামক গ্রন্থটি আচার্য বুদ্ধপ্রিয় কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাগুর হতে রচিত করেছেন। 'দন্তধাতু বর্ণনা' নাম প্রকরণ লঙ্কাদ্বীপ রাজার সেনাপতির অনুরোধে আচার্য ধর্মকীর্তি কর্তৃক রচিত হয়েছে। 'জিনচরিত' নাম প্রকরণ আচার্য মেধাঙ্কর কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাগুর হতে রচিত করেছেন। জিনলঙ্কার, জিনলঙ্কারের টীকা আচার্য বুদ্ধ রক্ষিত কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাগুর হতে রচিত করেছেন।

অমতধরস্প নাম অনাগতৰংসস্প অন্তনো মতিযা অট্ঠকথা উপতিস্পাচরিযেন কতা। কঙ্খাৰিতরণীযা লীনখপকাসিনী, নিসন্দেহো, ধম্মানুসারণী, ঞেয্যা-সন্ততি, ঞেয্যা-সন্ততিয়া টীকা, সুমতাৰতারো, লোকপঞ্জিন্তি পকরণং, তথাগতৃপ্পত্তি পকরণং, নলাটধাতৃৰপ্পনা, সীহলৰখু, ধম্মদীপকো পটিপত্তি সঙ্গহো, ৰিসুদ্ধিমগ্গস্প গণ্ঠি, অভিধম্মগণ্ঠি, নেত্তিপকরণগণ্ঠি, ৰিসুদ্ধিমগ্গচ্ল-নৰটীকা, সোতব্বমালিনী, পসাদজননী, ওকস্পলোকো, সুবোধালঙ্কারস্প নৰ টীকা চেতি, ইমে ৰীসতি গন্থা অন্তনো মতিয়া ৰীসতাচরিয়েহি ৰিংসু ৰিংসু কতা।

সদ্দেখ ভেদচিন্তা নাম পকরণং অন্তনো মতিযা সদ্ধন্মসিরিনামাচরিযেন কতং। সুমন-ক্টৰণ্ণনং নাম পকরণং, রাহুলা নাম থেরেন আযাচিতেন ৰাচিস্পরেনদেৰথেরেন কতং। সোতখ কিং মহানিদানং নাম পকরণং অন্তনো মতিয়া চুল্লবুদ্ধঘোসাচরিযেন কতং। মধুরসঙ্গাহনি নাম পকরণং অন্তনো মতিয়া রট্ঠপালাচরিযেন কতং। লিঙ্গখৰিৰরণং নাম পকরণং অন্তনো মতিয়া সুভূতচন্দাচরিযেন কতং।

অমৃতধর নামে 'অনাগতবংশের অর্থকথা' আচার্য উপতিষ্য কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে রচিত করেছেন। কঙ্খাবিতরণী লীনার্থ প্রকাশিনী, নিঃসন্দেহ, ধর্মানুসারণী, ঞেয্যা (জ্ঞেয়্য) সন্ততি, ঞেয্যা-সন্ততির টীকা, সুমতাবতার, লোক প্রজ্ঞপ্তি প্রকরণ, তথাগত উৎপত্তি প্রকরণ, নলাট ধাতু বর্ণনা, সীহলবত্মু, ধর্মদীপক প্রতিপত্তি সংগ্রহ, বিশুদ্ধিমার্গের গণ্ঠি, অভিধর্ম গণ্ঠি, নেন্তিপ্রকরণ গণ্ঠি, বিশুদ্ধিমার্গ চূল-নবটীকা, সোতব্ব (শ্রবণ) মালিনী, প্রসাদ জননী, ওকস্সলোক, (চিত্ত বিক্ষেপ জগৎ) সুবোধলঙ্কার নব টীকা—এই বিশটি গ্রন্থ বিশ জন আচার্য কর্তৃক আলাদাভাবে নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে রচিত করেছেন।

'সদ্দথ' (শব্দার্থ ভেদ চিন্তা) নাম প্রকরণ আচার্য সদ্ধর্ম সিরিনাম নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে রচিত করেছেন। 'সুমন-কূটবর্ণ' নাম প্রকরণ রাহুলা নামক স্থবিরের অনুরোধে বাচীশ্বর দেব স্থবির কর্তৃক রচিত হয়েছে। 'সোতাথ (শ্রোভার্থ) কী মহানিদান' নাম প্রকরণ আচার্য চুল্লবুদ্ধঘোষ কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে রচিত করেছেন। 'মধুর সঙ্গাহনী' নাম প্রকরণ আচার্য রাষ্ট্রপাল কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে রচিত করেছেন। 'লিঙ্গার্থ বিবরণ' নাম প্রকরণ আচার্য সুভূত চন্দ্র কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে রচিত করেছেন।

সদ্দনীতিপকরণং অন্তনো মতিয়া অন্ধবংসাচরিযেন কতং।
ন্যাসপকরণস্প মহাটীকা নাম টীকা অন্তনো মতিয়া ৰজিরবুদ্ধাচরিয়েন কতা।
মুখমন্তসারো অন্তনো মতিয়া গুণসাগরাচরিয়েন কতো। মুখমন্তসারস্প টীকা
সূতসম্পন্ন নামেন ধম্মরাজিনো গুরুনা সম্প্রথেরেন আয়াচিতেন
গুণসাগরাচরিয়েন কতা। সদ্প্রভেদচিন্তায় মহাটীকা অন্তনো মতিয়া
অভ্যাচরিয়েন কতা। লিঙ্গখিৰিররণপ্পকাসকং নাম পকরণং অন্তনো মতিয়া
অভ্যাচরিয়েন কতা। লিঙ্গখিৰিররণপ্পকাসকং নাম পকরণং অন্তনো মতিয়া
অভ্যাচরিয়েন কতা। গুলৃহখম্প টীকা বালপ্পবোধনশ্ব ঘূৰিধং পকরণং
অন্তনো মতিয়া অঞ্চক্রতরাচরিয়েন কতা। সদ্ব্রখভেদচিন্তায় মিজুমটীকা
অন্তনো মতিয়া অঞ্চক্রতরাচরিয়েন কতা। বালাৰতারস্প টীকা, লিঙ্গখিৰিরণা
টীকা চ অন্তনো মতিয়া উন্তমাচরিয়েন কতা। সদ্ব্রখভেদচিন্তায় নৰ টীকা
অন্তনো মতিয়া অঞ্চক্রতরাচরিয়েন কতা। অভিধানপ্রদীপিকায় টীকা
দন্তীপকরণম্প মগঘ-ভূতা টীকা চাতি ঘূৰিধা টীকায়ো অন্তনো মতি, সীহসূর
নাম রঞ্চেক্রা একেন অমচেন কতা।

'শব্দনীতি' প্রকরণ আচার্য অগ্রবংশ কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে রচিত হয়েছে। 'ন্যাস প্রকরণের মহাটীকা' এবং 'নাম টীকা' আচার্য বজির বুদ্ধ কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাগ্যর হতে রচিত হয়েছে । 'মুখমত্তসার' গ্রন্থটি আচার্য গুণসাগর কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাগ্রার হতে রচিত হয়েছে । 'মুখমত্ত সারের টীকা' শ্রুতসম্পন্ন নামে ধর্মরাজ গুরু সংঘ স্থবিরের অনুরোধে আচার্য গুণসাগর কর্তৃক রচিত হয়েছে। 'শব্দার্থ ভেদচিন্তার মহাটীকা' আচার্য অভয় কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাগুর হতে রচিত হয়েছে। 'লিঙ্গার্থ বিবরণ প্রকাশক' নাম প্রকরণ আচার্য জ্ঞানসাগর কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে রচিত হয়েছে। গুলহখের (গুচ্ছ হাত) টীকা এবং বালপ্পবোধন এই দুইবিধ প্রকরণ জনৈক আচার্য কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে রচিত হয়েছে । 'শব্দার্থ ভেদ চিন্তার মধ্যম টীকা' জনৈক আচার্য কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে রচিত হয়েছে। বালবতারের টীকা এবং লিঙ্গার্থ বিবরণ টীকা এই দ্বিবিধ গ্রন্থসমূহ উত্তম আচার্য কর্তৃক রচিত হয়েছে। শব্দার্থ ভেদ চিন্তার নব টীকা জনৈক আচার্য নিজ স্মৃতি ভান্ডার হতে রচিত করেছেন। অভিধান প্রদীপিকার টীকা এবং দণ্ডী প্রকরণের মগঘ-ভূতা টীকা এই দ্বিবিধ গ্রন্থের টীকা সিংহসূর নামক রাজার এক অমাত্য (মন্ত্রী) নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে রচিত করেছেন।

কোলদ্ধজনস্পটীকা পাসাদিকেন নাম থেরেন আযাচিতেন তেনেৰ মহামচেন কতা। কারিকং নাম পকরণং এরাণগস্তীরনামেন ভিক্থুনা আযাচিতেন ধন্মসেনাপতাচরিযেন কতং। এতিমাসমিদীপনী [ৰা এতিমাসমিদীপিকা] নাম পকরণং মনোহারক্ষ অন্তনো মতিযা তেনেৰ ধন্মসেনাপতাচরিযেন কতং। কারিকায টীকা অন্তনো মতিযা অঞ্জ্ঞতরাচরিযেন কতা। এতিমাসমিদীপিকায টীকা অন্তনো মতিযা অঞ্জ্ঞতরাচরিযেন কতা।

সদ্দবিন্দুপকরণং অন্তনো মতিযা ধন্মরাজম্প শুরুনা অঞ্জ্ঞতরাচরিযেন কতং। সদ্দৰুত্তিপ্পকাসকং নাম পকরণং অঞ্জ্ঞতরেন ভিক্তখুনা আযাচিতেন সদ্ধশ্বশুরু নামাচরিযেন কতং। সদ্দৰুত্তিপ্পকাসকম্প টীকা অন্তনো মতিযা সারিপুন্তাচরিযেন কতা।

কচ্চাযন সারো চ কচ্চাযনসারস্প টীকা চাতি তুর্বিধং পকরণং অন্তনো মতিযা অঞ্জ্ঞতরাচরিযেন কতং। লোকদীপকসারং নাম পকরণং অন্তনো মতিযা নবেনমেধঙ্করাচরিযেন কতং। লোক্প্পত্তিপকরণং অন্তনো মতিযা অন্ধপণ্ডিতাচরিযেন কতং।

'কোলদ্ধজনের টীকা' প্রাসাদিক নামক স্থবিরের আগ্রহে সেই মহামাত্য কর্তৃক রচিত হয়েছে। 'কারিক নাম প্রকরণ' জ্ঞান গম্ভীর নামক ভিক্ষুর অনুরোধে আচার্য ধর্ম সেনাপতি কর্তৃক রচিত হয়েছে। 'এতিমাস দীপনী' নাম প্রকরণ মনোহার আচার্য ধর্মসেনাপতি কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাগ্তার হতে রচিত করেছেন। 'কারিকার টীকা' জনৈক আচার্য নিজ স্মৃতিভাগ্তার হতে রচিত করেছেন। 'এতিমাস দীপিকার টীকা' জনৈক আচার্য নিজ স্মৃতিভাগ্তার হতে রচিত করেছেন।

'শব্দ বিন্দু' প্রকরণ ধর্মরাজ গুরুর জনৈক আচার্য নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে রচিত করেছেন। 'শব্দবুত্তি প্রকাশক' নাম প্রকরণ জনৈক ভিক্ষুর অনুরোধে আচার্য সদ্ধমাণ্ডরু কর্তৃক রচিত হয়েছে। 'শব্দবুত্তি প্রকাশকের টীকা' আচার্য সারিপুত্র কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে রচিত হয়েছে।

কচ্চায়নসার এবং কচ্চায়নসারের টীকা এই দুইবিধ গ্রন্থ প্রকরণ নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে জনৈক আচার্য কর্তৃক রচিত হয়েছে। 'লোক দীপকসার' নাম প্রকরণ গ্রন্থটি আচার্য নবেন মেধাঙ্কর কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে রচিত করেছেন। 'লোক (জগত) উৎপত্তি' প্রকরণ নামক গ্রন্থটি আচার্য অগ্রপণ্ডিত কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে রচিত করেছেন।

জজ্ঞদাসকস্প টীকা ভূতা মগধঁটীকা অন্তনো মতিযা চীৰরাচরিযেন কতা। মাতিকখদীপনী, অভিধম্মখসঙ্গহৰপ্লনা, সীমালঙ্কারস্পটীকা, গণ্ঠিসারো, পট্ঠানগণনানযো চাতি ইমে পঞ্চ পকরণানি অন্তনো মতিযা সদ্ধমজোতিপালাচরিযেন কতানি। সঙ্গেপৰপ্লনা পরক্কমবাহু-নামেন জমুদীপিস্পরেন রঞ্জ্ঞো আযাচিতে তেনেৰ সদ্ধমজোতিপালাচরিযেন কতা। কচ্চাযনস্প সুন্তনিদ্দেসো অন্তনো সিম্পেন ধম্মচারিনা থেরেন আযাচিতেন সদ্ধমজোতিপালাচরিযেন কতো। ৰিনযসমুট্ঠানদীপনী নাম পকরণং, অন্তনো শুরুনা সঙ্গথেরেন আযাচিতেন সদ্ধম্ম-জোতিপালাচরিযেন কতং।

সত্তপকরণানি পন তেন পুকামনগরে কতানি। সম্পেপৰপ্ননাৰ লক্ষাদীপে কতা। অভিধন্ম-পন্নরসট্ঠানৰপ্নানং নাম পকরণং অন্তনো মতিযা নৰেন-ৰিমলবুদ্ধাচরিযেন কতা। সদ্দসারখজালিনী নাম পকরণং অন্তনো মতিযা নৰেন-ৰিমলবুদ্ধাচরিযেন কতং। সদ্দসারখ-জালিনিযা টীকা, পংযনগরে রঞ্জেঞা শুক্রনা সম্ভারাজেন আ্যাচিতেন তেনেৰ

জজ্ঞদাসকের টীকা এবং ভূতা মগধ টীকা গ্রন্থ দুটি আচার্য চীবর কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাগুর হতে রচিত করেছেন। মাতিকার্থ দীপনী, অভিধর্মার্থ সংগ্রহ বর্ণনা, সীমালঙ্কারের টীকা, গ্রন্থিসার এবং পট্ঠান গণনা—এই পাঁচটি গ্রন্থ প্রকরণসমূহ আচার্য সদ্ধর্ম জ্যোতিপাল কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাগুর হতে রচিত করেছেন। 'সংক্ষেপ বর্ণনা' নামক গ্রন্থটি জম্বুদ্বীপের রাজা পরাক্রম বাহুর অনুরোধে আচার্য সদ্ধর্ম জ্যোতিপাল কর্তৃক রচিত হয়েছে। 'কচ্চায়নের সূত্র নিদ্দেশ' গ্রন্থটি নিজ ধর্মচারিন স্থবিরের অনুরোধে আচার্য সদ্ধর্ম জ্যোতিপাল কর্তৃক রচিত হয়েছে। 'বিনয় সমুস্থান দীপনী' নাম প্রকরণ গ্রন্থটি নিজ গুরু সংঘ স্থবিরের আহ্বানে আচার্য সদ্ধর্মজ্যোতিপাল কর্তৃক রচিত হয়েছে।

ইহা ছাড়াও 'সপ্ত প্রকরণ' গ্রন্থটি পুন্ধাম নগরে রচিত হয়েছে। 'সংক্ষেপ বর্ণনা' লক্ষদ্বীপে রচিত হয়েছে। 'অভিধর্ম-পণ্নরসস্থান বর্ণনা' নাম প্রকরণ গ্রন্থটি আচার্য নবেন-বিমল বুদ্ধ কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাগুর হতে রচিত করেছেন। 'সদ্দ (শব্দ) সারথজালিনী' নাম প্রকরণ গ্রন্থটিও আচার্য নবেন-বিমল বুদ্ধ কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাগুর হতে রচিত করেছেন। 'শব্দ সারার্থ-জালিনীর টীকা' পংয় নগরে রাজার গুরু সংঘরাজের আহ্বানে সেই গ্রন্থটি

ৰিমলবুদ্ধাচরিয়েন কতা। ৰুজোদযস্প টীকা, অভিধন্মসঙ্গহস্প টীকায পরমখমঞ্জুসা নাম অনুটীকা, দসগণ্ঠিৰপ্লনং নাম পকরণং, মগধভূতৰিদপ্পমুখমগুনিযাটীকা চাতি ইমানি চন্তারি পকরণানি অন্তনো মতিযা তেনেৰ নৰেন ৰিমলবুদ্ধাচরিয়েন কতানি।

পঞ্চপকরণটীকায় নৰানুটীকা অন্তনো মতিয়া অঞ্জ্ঞতরো চরিযেন কতা। অভিধন্মসঙ্গহস্প নৰটীকা অন্তনো মতিয়া অঞ্জ্ঞতরাচরিয়েন কতা। অভিধন্মখসঙ্গহটীকায় [মণি] মঞ্জুসা [মণিসারমঞ্জুসা] নাম নৰানুটীকা অন্তনো মতিয়া অরিয়ৰংসাচরিয়েন কতা।

পেটকোপদেসস্প টীকা অন্তনো মতিযা উদুম্বরিনামাচরিযেন পুক্কামনগরে কতা। চতুভাণৰারস্প অর্ট্চকথা, মহাসারপকাসিনি, মহাদীপনী, সারখদীপনী, গতিপকরণং, হখাসারো, ভুশ্মসঙ্গহো, ভুশ্মনিদ্দেসো, দসৰখুকাযৰিরতিটীকা, চোদনানিরুত্তি, বিভত্তিকথা, সদ্ধশ্মমালিনি, পঞ্চগতিবল্পনা, বালচিত্ত-পবোধনং, ধশ্মচক্কসুক্তস্প নৰ্ট্চকথা, দন্তধাতু-পকরণস্প টীকা চসদ্ধশ্মোপাযনো বালপ্পবোধনটীকা চ, জিনালঙ্কারস্প নৰ্টীকা চ

আচার্য নবেন-বিমল বুদ্ধ কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে রচিত করেছেন।

বুত্তোদয়ের টীকা, অভিধর্ম সংগ্রহের টীকার পরমার্থ মঞ্জুসা নামক অনুটীকা, দশগণ্ঠি বর্ণনা নাম প্রকরণ, মগধভূত বিদপ্তমুখ মণ্ডনীর টীকা এই—চারটি প্রকরণসমূহ আচার্য নবেন-বিমল বুদ্ধ কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে রচিত করেছেন।

পঞ্চপ্রকরণ টীকার 'নব অনুটীকা' গ্রন্থটি জনৈক আচার্য নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে রচিত করেছেন। অভিধর্মার্থ সংগ্রহের 'নব টীকা' জনৈক আচার্য নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে রচিত করেছেন। অভিধর্মার্থ সংগ্রহ টীকার মঞ্জুসা নামক 'নব অনুটীকা' আচার্য আর্যবংশ কর্তৃক নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে রচিত করেছেন।

'পেটকোপদেশের টীকা' গ্রন্থটি আচার্য উদুম্বরি নিজ স্মৃতিভাণ্ডার হতে পুন্ধাম নগরে রচনা করেছেন। ভাণবারের অর্থকথা, মহাসার প্রকাশনী, মহাদীপনী, সারথ দীপনী, গতি প্রকরণ, হস্তসার, ভুম্মসংগ্রহ, ভুম্ম নিদ্দেস, দশবত্থুকায় বিরতি টীকা, চোদনা নিরুক্তি, বিভক্তি কথা, সদ্ধন্ম মালিনী, পঞ্চগতি বর্ণনা, বালচিত্ত-প্রবোধন, ধর্মচক্র সূত্রের নব অর্থকথা, দন্তধাতু-প্রকরণের টীকা, সদ্ধন্ম পায়নো বালপ্পবোধন টীকা, জিনলঙ্কারের নব টীকা,

লিঙ্গখ-ৰিনিচ্ছযো, পাতিমোক্খৰিৰরণং, লিঙ্গখ-ৰিৰরণং, পরমখকথাৰিৰরণং, সমন্তপাসাদিকৰিৰরণং, চতুভাণৰারট্ঠকথা ৰিৰরণং, অভিধন্মসঙ্গহৰিৰরণং. সচ্চসঞ্চেপৰিৰরণং, সদ্দখভেদচিন্তাৰিৰরণং, সদ্দৰুত্তিৰিৰরণং, কচ্চাযনসার্ৰিৰরণং, কচ্চাযনৰিৰরণং, অভিধন্মসঙ্গহস্পটীকাৰিৰরণং, মহাৰেস্পন্তরজাতকস্প ৰিৰরণং, সক্কাভিমতং, নৰ্ট্ঠকথা, পঠম-সম্বোধি চ লোকনেত্তি, মহাৰেস্পন্তরজাতকস্প বুদ্ধঘোসাচরিযনিদানং, মিলিন্দ-পঞ্ছো ৰগ্ননা. চতুরারকখা, চতুরারকখাযঅটঠকথা, সদ্দৰুত্তিপ্পকরণস্প নৰটীকা চাতি ইমানি, তিচন্তালীস পকরণানি অন্তনো মতিয়া সাসনস্স জাতিয়া সদ্ধন্মস্স ঠিতিয়া চ লঙ্কাদীপাদীসু ৰিংসু ৰিংসু কতানি।

সমুদ্ধে গাথা চ...পে.... নৰহারগুণৰপ্পনা চাতি ইমে বুদ্ধপণামাদিকা গাথাযো। অন্তনো অন্তনো বুদ্ধগুণপকাসনখায অন্তনো চ পরে চ অনন্তপঞ্ঞাপৰত্তনখায চ পণ্ডিতেহি লঙ্কাদীপাদীসু ৰিংসু ৰিংসু কতা।
[ইতি চুল্ল-গভুৰংসে আয়াচকাচরিয়দীপকো নাম চতুখো পরিচ্ছেদো।]

লিঙ্গার্থ বিবরণ, লিঙ্গার্থ বিনিচ্ছয়, পাতিমোক্ষ বিবরণ, পরমার্থ কথা বিবরণ, সমন্তপাসাদিকা বিবরণ, চতুভাণবার অর্থকথা বিবরণ, অভিধর্মার্থ সংগ্রহ বিবরণ, সত্যসংক্ষেপ বিবরণ, সদ্দেখভেদ (শব্দার্থভেদ) চিন্তা বিবরণ, শব্দবুত্তি বিবরণ, কচ্চায়ন সার বিবরণ, অভিধর্মার্থ সংগ্রহের টীকা বিবরণ, বেশ্বান্তর জাতকের নব অর্থকথা, প্রথম সম্বোধি লোকনেত্তি, বুদ্ধঘোষ আচার্য নিদান, মিলিন্দ প্রশ্নের বর্ণনা, চারি আরক্ষা, আরিআরক্ষার অর্থকথা, শব্দবুত্তি প্রকরণের নব টীকা, এই তেতাল্লিশটি (৪৩) গ্রন্থসমূহের প্রকরণ শাসনের জন্ম ও সদ্ধর্ম স্থিতির জন্য লঙ্কাদ্বীপের মধ্যে পৃথকভাবে রচনা করেছিলেন।

সমুদ্ধগাথা....নবহার গুণ বর্ণনা এই বুদ্ধ প্রণামাদি গাথা নিজ নিজ বুদ্ধগুণ প্রকাশনের জন্য নিজে এবং অপরে অনন্ত প্রজ্ঞা প্রবর্তনের জন্য লক্ষাদ্বীপের মধ্যে পণ্ডিতদের দ্বারা আলাদাভাবে রচিত হয়েছিল।

চুল্ল-গ্রন্থবংশে অনুরোধ আচার্য দীপক সমাপ্ত

## ৫. পকিপ্লক-পরিচ্ছেদো

নামং আরোপনং পোখকং গছকারস্প চ। লেখংলেখাপনঞ্চেৰ, ৰদামি তদনস্তরন্তি। তথা চতুরাসীতিয়া ধন্মকখন্ধসহস্পানি পিটক, নিকাযঙ্গ, ৰণ্ণ, নিপাতাদিকং নামং, কেনারোপিতং, কথা আরোপিতং, কদা আরোপিতং, কিমখং আরোপিতন্তি? তত্রাযং পিৰিসজ্জনাকেন আরোপিতন্তি পঞ্চসতখীণাসৰেহি আরোপিতং। তেহি সব্ববুদ্ধৰচনং সঙ্গাযন্তি, ইদং পিটকং, অযং নিকাযো, ইদং অঙ্গং, অযং ৰণ্ণো, অযং নিপাতোতি। এৰমাদিকং নামং আরোপেন্তি। কথা আরোপিতন্তি? রাজগহে ৰেভারপব্বতস্প পাদে ধন্মমণ্ডপ্পে আরোপিতং। কদা আরোপিতন্তি? ভগৰতো পরিনিব্বতে পঠমসঙ্গাযনকালে আরোপিতং। কিমখং আরোপিতন্তি? ধন্মকখন্ধানং ৰোহারসুখখায সুখধারণখায চ আরোপিতং। সঙ্গীতিকালে পঞ্চসতা খীণাসৰা তেসঞ্চধ ধন্মকখন্ধানং নাম ৰণ্ণনিপাততো। ইমস্প ধন্মকখন্ধস্প অযং নামো হোতু, ইমস্প চ পকরণস্প অযং নামোতি, অব্রক্থং সব্বং নামাদিকং কিচেং অকংসু।

# (৫) প্রকীর্ণক (চারিদিক ছড়ানো) পরিচ্ছেদ

গ্রন্থকারের নাম আরোপ পুস্তকে লিখিত তদনন্তর (তৎপর) এরূপ বলা হলো। এখানে চুরাশিহাজার ধর্মস্কন্ধ, পিটক, নিকায়, বর্গ, নিপাতাদি নাম কেন আরোপিত (উত্থাপিত) হয়েছে? কোথায় আরোপিত (সংস্থাপন) করা হয়েছে? কখন আরোপিত হয়েছে? কী উদ্দেশ্যে আরোপিত হয়েছে? অন্বেষণকারী কর্তৃক কেন আরোপিত হয়েছে? পাঁচশত ক্ষীণাস্রব অর্হৎদের দ্বারা আরোপিত হয়েছে। তাঁদের দ্বারা সমস্ত (সমগ্র) বুদ্ধবচনকে সঙ্গায়ন করা হয়েছিল। পিটক, নিকায়, অঙ্গ, বর্গ এবং নিপাত এভাবে এগুলোর নাম আরোপিত করা হয়েছে। কোথায় আরোপিত হয়েছে? রাজগৃহ নগরে বেভার পর্বতের পাদমূলে ধর্মমণ্ডপে (মঞ্চে) আরোপিত করেছেন। কখন সংস্থাপন করেছেন? ভগবান বুদ্ধের পরিনির্বাণকালে প্রথম সঙ্গায়নকালে উত্থাপিত হলে তা সংস্থাপন করেছেন। কী উদ্দেশ্যে আরোপিত হয়েছে? প্রজ্ঞাপিত ধর্মস্কন্ধের বিনয়-নীতি এবং স্মৃতিভাগ্তার সুখে ধারণের জন্য আরোপিত করেছেন। পাঁচশত ক্ষীণাস্ত্রব অরহতের সঙ্গীতির সময় ধর্মস্কন্ধের বর্গ নিপাত নামে অভিহিত করেছিলেন। এটি ধর্মস্কন্ধ নাম এবং প্রকরণ নামেও অভিহিত হয়েছিল। কথিতাবস্থায় সমস্ত নামাদির কৃত্য সেই সঙ্গীতিতে সম্পাদন করেছিলেন।

তে খীণাসৰা, যদি নামাদিকং কিচ্চং অকতং ন সুপাকতং তন্মা ৰোহারসুখখাযনামাদিকং কিচ্চং কতং অনাগতে পনখায নামাদিকং পৰন্তিতং অসঞ্জাতনামো ন সুট্ঠু পাকতো সক্ষসো ভৰেতি। ধন্মকখন্ধানং নাম দীপনা নিটিঠতা।

চতুরাসীতি ধম্মক্খদ্ধসহস্পানি কেন পোখকে আরোপিতানি, কদা আরোপিতানি, কিমখং আরোপিতানীতি। তত্রাযং ৰিসজ্জনা কেনারোপিতানিতি? খীণাসৰমহানাগেহি আরোপিতানি। কখ আরোপিতানীতি? লঙ্কাদীপে আরোপিতানি। কদা আরোপিতানীতি? সদ্ধাতিস্পস্পরাজিনো পুত্তস্প ৰট্টগামনি রাজস্প কালে আরোপিতানি। কিমখং আরোপিতানীতি? ধম্মক্খদ্ধানং অবিধংসনখায সদ্ধম্মটিঠিতিযা চ আরোপিতানি।

সেই ক্ষীণাস্রবর্গণ যদি নামাদির কৃত্য এবং অকৃত্য সুপ্রকাশিত না করতেন। তদ্ধেতু বিনয়-নীতি, সুখ-শান্তির জন্য নামাদির কৃত্য করে ভবিষ্যতে আরও হিতের জন্য নামাদির পরিপূর্ণ নাম প্রবর্তিত না করে সমস্ত কিছু সুষ্ঠভাবে সুপ্রকাশিত হয় না।

### ধর্মস্কন্ধ নাম দীপনী সমাপ্ত

চুরাশিহাজার ধর্মস্কন্ধ কী জন্য পুস্তকে আরোপিত করলেন? কোথায় আরোপিত করলেন? কী উদ্দেশ্যে আরোপিত করেছেন? এটি তথায় কেন লিখিতাকারে আরোপিত হয়েছে? ক্ষীণাস্রব মহানাগ (অর্হৎদের) দ্বারা আরোপিত হয়েছে। কোথায় আরোপিত হয়েছে? লঙ্কাদ্বীপেই আরোপিত হয়েছে। কখন আরোপিত হয়েছে? শ্রদ্ধাতিষ্য রাজার পুত্র বট্টগামনী রাজার রাজত্বকালে আরোপিত হয়েছিল। কী উদ্দেশ্যে আরোপিত হয়েছে? ধর্মস্কন্ধাদি ধ্বংস না হওয়ার জন্য সদ্ধর্মস্থিতির উদ্দেশ্যে তা আরোপিত করেছেন।



<sup>&</sup>lt;sup>১</sup>। ইনি অনাগতে আর্থমিত্রবুদ্ধের সময় অগ্রশ্রাবক হবেন। বতর্মান গৌতম বুদ্ধের সময় লব্ধায় জন্মগ্রহণ করছেন। (রসবাহিনী)

ধরমানো হি ভগৰা, অস্থাকং সুগতোধীরো।
নিকাযে পঞ্চদেসেতি, যাৰ নিব্বানগমনা॥
সব্বেপি তে ভিক্থু আদি, মনসা ৰচসাহারো।
সব্বে চ ৰাচুগ্গতা হোন্তি, মহাপঞ্জ্ঞাসতিৰরা॥
নিব্বৃতে লোকনাথস্থি, ততো ৰস্সসতং ভৰে।
অরিযানরিযা চাপি চ, সব্বে ৰাচুগ্গতা ধুৰং॥
ততো পরং অট্ঠরসং, দ্বিসতংৰস্প গণনং।
সব্বে পুথুজ্জনা চেৰ, অরিযা চ সব্বেপিতে॥
মনসাৰচসাযেৰ, ৰাচুগ্গতাৰ সব্বদা।
দুট্ঠগামণিরঞ্জ্ঞো চ, কালে ৰাচুগ্গতা ধুৰং॥
অরিযানরিযাপি চ, নিকাযে ধারণাসদা।
ততো পরস্থি রাজা চ, ততো চুতো চ তুসিতে॥

"সেই সময় আমাদের জ্ঞানবান, সুগত বুদ্ধ ভগবান অবস্থানকালীন তাঁর অন্তিম পরিনির্বাণ প্রাপ্তির আগে পঞ্চ নিকায়সমূহ উপদেশ দিয়েছিলেন।"

"সেই সমস্ত ভিক্ষু আদি (প্রারম্ভেই) বাচনিক, মানসিক মহাপ্রজ্ঞাবান স্মৃতিধরগণ সকলে ক্রমানুসারে বুদ্ধবাণী আবৃত্তি করলেন।"

"লোকনাথ ভগবান বুদ্ধের পরিনির্বাণে শত বছর পরে ভব-সংসারে আর্য এবং অনার্য সকলে অবিচ্ছিন্নভাবে বুদ্ধবাণী আবৃত্তিকারী হলেন।"

"তার পর দুইশত আঠার (২১৮) বছর পর পৃথগ্জন এবং আর্যরা সকলেই তাঁরা;

"সর্বদা সঠিকরূপে মন হতে বাক্য দ্বারা বুদ্ধের ধর্মোপদেশসমূহ ধারাবাহিকভাবে দুট্ঠগামণী রাজার রাজত্বকালে আবৃত্তি করেছিলেন।"

"সর্বদা সুরূপে আর্য এবং অনার্যগণ সেই উপদেশসমূহ নিকায়ে ধারণ (সংস্থাপন) করায়ে, মনুষ্যলোক হতে চ্যুত হয়ে রাজা তুষিত দেবলোকে জন্মধারণ করলেন।" উপ্পজ্জি দেৰ পোকে সো, দেৰেহি পরিৰারিতো।
সদ্ধা তিম্পোতি নামেন, তম্প কনিট্ঠকো হিতো॥
ততো লদ্ধরটোঠা হোতি, বৃদ্ধসাসনপালকো॥
তদা কালে ভিক্থু আসুং, সব্বে ৰাচুণ্ণতা সদা।
নিকাযে পঞ্চৰেধেৰ, যাৰ রক্ষেঞা চ ধারণা।
ততো চুতো সো রাজা চ, তুম্পীতে উপপজ্জতি।
দেৰলোকেটিঠতো সন্তো, তদা ৰাচুণ্ণতা ততো॥
তম্প পুত্তাপি অহেসুং, অনেকা ৰরজ্জং গতা।
অনুক্কমেন চুততে, দেৰলোকং গতা ধুৰং।
তদাপিতে সব্বে ভিক্থু, ৰাচুণ্ণতাৰ সব্বদা।
নিকাযে পঞ্চৰিধেৰ, ধারণাৰসতিমতা॥
ততো পরং পোথকেসু, নিকাযা পঞ্চ পিটিঠতা।
তদা অটঠকথা টীকা, সব্বে গছা পোথকে গতা।
সব্বে পোথেসু যে গছা, পালি অটঠকথা টীকা।
সংটিঠতাসং ঠিতা হোন্তি, সব্বেপি নো ন সন্তিতে॥

"তিনি দেবলোকে দেব পরিবেষ্টিত হয়ে অবস্থান করছেন। তাঁর কনিষ্ঠ ভ্রাতা শ্রদ্ধাতিষ্য হিতকামী হয়ে বুদ্ধশাসন রক্ষাকারী তখন হতে তিনিই রাজ্য প্রাপ্ত হন।"

"সেই সময় ভিক্ষুগণ সর্বদা আনুক্রমিকরূপে বুদ্ধবাণী আবৃত্তি করলে, যতদূর সম্ভব রাজা পঞ্চবিধ নিকায়সমূহ ধারণসম্পন্ন হলেন।

"সেই রাজা মনুষ্যলোক হতে চ্যুত হয়ে তুষিত স্বর্গে উৎপন্ন হলেন। তদবধি দেবলোকে সুখে-শান্তিতে তখন অনুক্রমিকরূপে ধর্মোপদেশ আবৃত্তি করলেন।"

"তাঁর পুত্রও ছিলেন, তিনি একাধিকবার রাজ্য উন্নীত হলেন। তিনি মনুষ্যলোক হতে চ্যুত হয়ে দেবলোকে নিশ্চিতরূপে গমন করলেন।"

"তখনও পর্যন্ত সকল ভিক্ষুসংঘ সর্বদা আনুক্রমিকভাবে আবৃত্তিকামী হয়ে, পঞ্চবিধ নিকায় স্মৃতিতে ধারণকারী হলেন।"

"তার পর হতে ত্রিপিটকের পঞ্চনিকায়সমূহকে পুস্তকের মধ্যে স্থাপিত করেন। তখন হতে অর্থকথা এবং টীকা সমস্ত গ্রন্থ পুস্তকে লিপিবদ্ধ হয়েছিল।"

"যে সমস্ত পালি অর্থকথা গ্রন্থসমূহে সংস্থাপিত হয়েছিল, সবশুলো মোটেও ধারাবাহিক ছিল না।" সব্বে পোখেসু যে গছা, পালি অট্ঠকথা টীকা। সংটিঠতাসং ঠিতা হোস্কি, সব্বেপি নো ন সন্তিতে॥ তদা তে পোখকেযেৰ, নিকাযা পিঠিতা খিলা। তদা অৰ্ট্ঠকথাদীনি, ভৰম্ভীতি ৰদস্কি চ॥ পরিহারো পণ্ডিতেহি ৰত্তবোৰ। লক্কাদীপস্প রঞ্জ্যেৰ, সদ্ধা তিস্পস্প রাজিনো॥ পুত্তকো লঙ্কাদীপস্প, ইস্পরো ধশ্মিকো ৰরো। তদা খীণাসৰা সব্বে, ওলোকেস্তি অনগতে॥ খীণাসৰা পশ্সন্তি তে, তুপঞ্চেঞৰ পুথুজ্জনে। সব্বেপি তে ভিক্খৃ আসুং, বহুংতরা পুথুজ্জনা। ন সক্থিস্পন্তি তে পঞ্চ, নিকাযে ৰাচুণ্ণতং ইতি। পোখকেসু সব্বে পঞ্চ, আরোপেস্তি খীণাসৰা॥ সদ্ধশ্বটিঠিতি চিরন্তায, জনানং পুঞ্জঞ্খায চ। ততো পট্ঠাযতে সব্বে, নিকাযা হোস্তি পোখকে। অট্ঠকথা টীকা সব্বে, তে হোম্ভি পো**খকেট্ঠি**তা॥ ততো পট্ঠাযতে সব্বে, ডিক্থু আদি মহাগণা। পোখকেসু ঠিতেযেৰ, সব্বে পশ্সন্তি সব্বদা॥ [পোখকে আরোপন দীপকা নিটিঠতা।]

"তখন তাঁরা আরও নিকায়সমূহ দৃঢ়রূপে পুস্তকের পৃষ্ঠে স্থাপন করলেন। তখন হতে অর্থকথাদিও সুন্দররূপে স্থাপিত হলো।"

"লঙ্কাদ্বীপের রাজা শ্রদ্ধাতিষ্য জ্ঞানবান-পণ্ডিতদের দ্বারা কথিত উপদেশ মনোযোগ সহকারে অভিনিবেশ করলেন।

"সেই সময় ক্ষীণাস্রব অর্হংগণ অদক্ষ পৃথকজন ভিক্ষুসংঘকে দেখলেন। তাঁরা সকলে বহু পৃথগ্জন ছিলেন; এরূপে তাঁরা পঞ্চনিকায়কে স্মৃতিভাগুরের মধ্যে ধারণ করতে সক্ষম হবেন না। সেইজন্য ক্ষীণাস্রবগণ সমস্ত নিকায়কে পুস্তকের মধ্যে আরোপিত করলেন।"

"সর্বজীবের পুণ্যের জন্য এবং শাসন সদ্ধর্মের চিরস্থিতির জন্য তদবধি সমস্ত নিকায়কে পুস্তকে স্থাপিত করলেন। সমস্ত অর্থকথা এবং টীকাও পুস্তকাকারে স্থিত হলো।"

"তখন হতে ভিক্ষু আদি মহাজনগণ সকলে সর্বদা নিকায়সমূহ পুস্তকের মধ্যে স্থিত দেখতে পারলেন।"

পুস্তকে আরোপন দীপিকা সমাপ্ত

যো কোচি পণ্ডিতো ধীরো, অট্ঠকথাদিকং গছং করোতি বা কারাপেতি বা, তম্প অনস্তকো হোতি পুঞ্জঞ্জনংচযো, অনস্তকো হোতি পুঞ্জঞানিসংসো। চতুরাসীতি চেতিযসহস্প করণসদিসো, চতুরাসীতি বুদ্ধরূপসহস্প করণসদিসো, চতুরাসীতি বোধিরুক্থসহস্পরোপনসদিসো, চতুরাসীতি বিহারসহস্প করণসদিসো, যো চ বুদ্ধৰচনমঞ্জুসং করোতি বা কারাপেতি বা, যো চ বুদ্ধৰচনং মন্তনং করোতি বা কারাপেতি বা, যো চ বুদ্ধৰচনং পেখং করোতি বা কারাপেতি বা, যো চ পোথকং বা, যো চ পোথকমূলং বা, দেতি বা দাপেতি বা, যো চ তেলং বা চুগ্লং বা, ধঞ্জঞং বা পোথকভঞ্জনথায যং কিঞ্জি নিখং বা পোথকছিদ্দে আক্ষনথায, যং কিঞ্জি সৃত্তং বা কট্ঠফলকদ্বযং বা পোথকং পুটনথায যং কিঞ্জি বখং বা, পোখক-বদ্ধনথায, যং কিঞ্জি যোত্তং বা পোথকলাপ পূটনথায যং কিঞ্জি থাৰিকং দেতি বা দাপেতি বা।

যো চ হরিতালেন ৰা মনোসিলায ৰা, সুৰপ্লেন ৰা রজতেন ৰা পোখকমঙনং ৰা কট্ঠফলকমঙনং ৰা করোতি ৰা কারাপেতি ৰা, তস্প অনস্তকো হোতি পুঞ্জপ্রসংচযো, অনস্তকো হোতি পুঞ্জানিসংসো। চতুরাসীতি চেতিযসহস্প করণসদিসো, চতুরাসীতি ৰিহারসহস্প করণসদিসো।

যে-কেউ পণ্ডিত, জ্ঞানবান অর্থকথাদি গ্রন্থ রচনা করেন অথবা করান তাঁর অপরিসীম পুণ্য সঞ্চয় হয়। তাঁর পুণ্যের আনিশংস অসীম (অবর্ণনীয়) হয়। চুরাশিহাজার চৈত্য নির্মাণ সদৃশ, চুরাশিহাজার বুদ্ধরূপ কায়া (বুদ্ধমূর্তি) নির্মাণ সদৃশ। চুরাশিহাজার বোধিবৃক্ষ রোপণ সদৃশ। চুরাশিহাজার বিহার নির্মাণ সদৃশ পুণ্য হয়। যে কেউ বুদ্ধবচন মঞ্জুসা রচনা করেন বা করান, বুদ্ধবাক্য পূজা (সম্মান) করেন অথবা করান, বুদ্ধবাক্য লিখে তৈরি করেন অথবা করান, পুস্তক অথবা পুস্তকের মূল্য দেন বা দেয়ান, তৈল অথবা চুর্ণ (সুগন্ধি দ্রব্য), ধান্য শষ্য (এর মূল্য সদৃশ) অথবা পুস্তক তৈরির জন্য তৈল দেন বা দেয়ান, কোনো পুস্তক সমাপ্ত করার জন্য অথবা পুস্তক সেলাই (গাঁথার) জন্য সুতা অথবা কার্চের ফলকদ্বয়, পুস্তক মোড়ার জন্য বস্ত্র, পুস্তক বাঁধার জন্য বিভিন্ন সুতা বা পুস্তক তৈরির জন্য বাক্স (আলমিরা) একত্রে দেন অথবা দেওয়ান; আরও পীতবর্ণ, রক্তবর্ণ, সুবর্ণ, রোপ্য, পুস্তকের প্রসাধন অথবা কাষ্ঠফলকদ্বয় দান করেন বা করান তাঁর অনন্ত অসীম পুণ্য সঞ্চয় এবং পুণ্যের আনিশংস লাভ হয়। চুরাশিহাজার চৈত্য এবং চুরাশিহাজার বিহার নির্মাণ সদৃশ পুণ্য অর্জিত হয়।

ভৰে নিব্বত্তমানো সো, সীলগুণমুপাগতা। মহা তেজো সদা হোতি, সীহনাদো ৰিসারদো॥

আযুৰণ্ণবন্ধতো, ধন্মকামো ভৰে সদ্দা। দেৰমনুস্পলোকেসু, মহেসকেখা অনামযো॥

ভৰে নিব্বত্তমানো সো, পঞ্জৰা সুসমাহিতো। অধিপচ্চ পরিৰারো, সব্বসুখাধি গচ্ছতি॥

সন্দোহীরিমা ৰদঞ্জ্যু, সংৰিপ্প মানসো ভৰে। অঙ্গপচ্চঙ্গ সম্পন্ধো, আরোহ পরিণাহৰা॥

সব্বে সত্তাপি যো লোকে, সব্বথ পূজিতাভৰে। দেৰমনুস্প সঞ্চরো, মিত্তসহায পালিতো॥

দেৰমনুস্প সম্পণ্ডিং, অনুভোতি পুনপ্পুনং। অরহত্ত ফলং পত্তো, নিব্বানং পাপুণিস্পতি॥

পটিসন্তিদা চতম্পো, অভিঞঞা ছব্বিধে ৰরে। ৰিমোক্তেথ অট্ঠকে সেটেঠ, গমিস্পতি অনাগতে॥

"তিনি ভব সংসারে পরিভ্রমণে শীলগুণ অধিগতসম্পন্ন সর্বদা নির্ভীক, বিশারদ, মহাতেজশালী হন।"

"তিনি জন্ম-জন্মান্তরে ধর্মাভিলাষী আয়ু, বর্ণ, বল, রূপ এবং শব্দে দেব-মনুষ্যের মধ্যে নীরোগ মহাপ্রভাবশালী হয়ে জন্মগ্রহণ করেন।"

"সেই সত্ত্ব ভবে জন্মগ্রহণকালীন প্রজ্ঞাবান, সুসমাহিত আধিপত্য পরিবারসম্পন্ন সর্বাসুখাধি লাভ করেন।"

"ভব-সংসারে প্রগাঢ় ভক্তিতে তাঁর মন, কথাবার্তায় বিনয়ী এবং অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ অত্যধিক সুকোমনীয় দীর্ঘ পরিধিসম্পন্ন হন।"

"তিনি যে- কোনো সত্ত্বলোকে সর্বত্র পূজিত হন। দেব-মনুষ্য বিচরণকালে মিত্রসহায় দ্বারা রক্ষিত হন।"

"বারংবার দেব-মনুষ্যলোকে সম্পত্তি ভোগ করে, অর্হত্ত্বফল প্রাপ্ত হয়ে নির্বাণ লাভ করবেন।"

"ভবিষ্যতে সবোৎকৃষ্ট ষড়ভিজ্ঞা, চারি প্রতিসম্ভিদা শ্রেষ্ঠ অষ্ট বিমোক্ষ ফল লাভ করবেন।" তস্মাহি পণ্ডিতো পোসো, সংপস্পং হিত মন্তনো। কারেয্য সাম গন্থে চ, অঞ্চেঞ চাপি কারাপযে॥

পোখকে চ ঠিতে গছে, পালি অট্ঠকথাদিকে। ধন্মমঞ্জুসা গছে চ, লেখং করে কারাপযে॥

পোত্থকং পোত্থকমূলঞ্চ, তেসং চুল্লথুসম্পি চ। পিলোতিকাদিকং সুত্তং, কটঠফলদ্বযন্থি চ॥

ধন্মবন্ধনত্থায চ, যং কিঞ্চি মহস্যং ৰত্থং। ধন্মবন্ধনযোজন্ধ, যং কিঞ্চি থৰিকম্পি চ॥

দদেয্য ধন্মখেত্তস্থি, ৰিপ্পস্পদ্মেন চেতসা। অঞ্জেগ্ৰা চাপি দজ্জাপেয্য, মিত্তসহাযবন্ধৰেতি॥

## গন্থাকরলেখলেখাপনানিসংস দীপনা নিটিঠতা।

"তদ্ধেতু নিজের হিত-সুখের জন্য পণ্ডিতের সংস্পর্শে শিক্ষা প্রদত্তে ত্রিপিটকীয় পুস্তক রচনা করেন এবং অন্যদের মাধ্যমে রচনাও করান;" "পালি অর্থকথাদিতে পুস্তকে স্থিত গ্রন্থ এবং ধর্ম মঞ্জুসা গ্রন্থ লিখে রচনা

করেন বা করান;"

"সেই পুস্তক, পুস্তকের মূলগ্রন্থ, ক্ষুদ্র তুষও বস্ত্রাদি সুতা এবং কাষ্টফলকদ্বয়;

"পুস্তক তৈরির জন্য যে-কোনো কিছু মহার্ঘ বস্ত্র, সুতা এবং তহবিল অর্থ;" "অত্যধিক প্রসন্ন (আনন্দ) মনে ধর্ম ক্ষেত্রে দান করেন বা করান অন্য সকলেও পরস্পর মিত্রসহায় বন্ধনকারী হন।"

গ্রন্থসমূহ লিখার আনিসংশ দীপন সমাও

•••••

[ইতি চ্লগন্থৰংসে পকিপ্লকদীপকো নাম পঞ্চমো পরিচ্ছেদো।] সোহং হংসারট্ঠ জাতো, নম্ভপঞ্চোতি ৰিম্পুতো সদ্ধা সীল ৰীরপ্লেতো, ধন্মরসং গ্রেসনো॥

সোহং ততো গন্ধা চিমং, জিন নৰং যং পূরং। সব্ব ধন্মং ৰিচিনন্তো, ৰীসতি ৰম্পমাগতো॥

সব্ব ধশ্মং ৰিম্পেজ্জেন্তো, কিকারে নেৰ ভিক্খুনো। ছ ৰস্পানং গণং ভিত্বা, কামানং অভিমদ্দনং॥

সম্ভি সভা চ নিব্বানং, গৰেসিঞ্চ পুনপ্পুনং। ৰসম্ভোহং, ৰনারশ্বং, পিটকত্তয সঙ্গহং। গন্থৰংসং ইমং খুদ্দং, অরিযসজ্ঞদাসকন্তি॥

#### পঞ্চম পরিচ্ছেদ

## চুল্ল (ক্ষুদ্র) গ্রন্থ বংশের প্রকীর্ণক দীপক

"সেই আমি হংস রাষ্ট্রে জন্মগ্রহণ করে বিশ্রুতপূর্ণ প্রজ্ঞাবান হয়ে শ্রদ্ধা-শীল নির্জীক ধর্মরস অনুসন্ধানকারী হই।"

"আমি তথায় গমন করে যা আমাকে পরিপূর্ণরূপে নতুন রিপুজয়ী সমস্ত ধর্ম অনুসন্ধান করতে করতে বিশ বছরে উপনীত হই।"

"কী কারণে ভিক্ষুর সমস্ত ধর্ম প্রত্যাখ্যান নয়। ছয় বছর (পর্যন্ত) ভিক্ষুগণ কামসমূহের ভেদ করে নিজেকে দমিত করেন।"

"আমি পরিষদে পুনঃপুন সুখের জন্য নির্বাণ অনুসন্ধানে পিটকত্রয় সংগ্রহে রম্য বনে অবস্থান করতে করতে এই ক্ষুদ্র গ্রন্থ বংশকে আর্য সংঘ দাসক করি।"



ইতি পামোজ্জখায অরঞ্জ্ঞৰাসিনা, নন্দপঞ্জ্ঞাচরিযেন কতো চ্লুগছ্বংসো নিটিঠতো।ধন্মৰটংসকনামেন বিসুতো থেরো, যং পকরণং লিক্খিতং তং পরিপুগ্নং তেন পুঞ্জেঞন তং পিটকং পরিসিঞ্গং পরিনিটিঠতং।

এরপ আনন্দে (সুখে) উল্লাসে অরণ্যবাসী নন্দ প্রজ্ঞা আচার্য কর্তৃক রচিত এই 'চুল্লু গ্রন্থবংশটি' সমাপিত হলো।

ধর্মবটংস নামে বিশ্রুত স্থবির যে-প্রকরণ লিখিত হলো, তা পরিপূর্ণ। সেই পুণ্যের দ্বারা তিনি পিটক পরিশিক্ষার পরিসমাপ্তি করলেন।

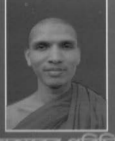
আমার শিষ্যসমূহ পরিশিক্ষাকে পরিসমাপ্ত করলেন। তোমাদের শিষ্য এবং পরিশিষ্যসমূহের মধ্যে পরিশিক্ষা সমাপ্ত হলো।

চুলু গ্ৰন্থ বংশ সমাপ্ত



### সহায়ক গ্রন্থমালা

- ১। মহাবংশ– ডঃ শুভা বড়ুয়া
- ২। শাসন বংশ- শ্রীমৎ ধর্মাধার মহাথের
- ২। পালি বাংলা অভিধান (১ম ও ২য়) শ্রীমৎ শান্তরক্ষিত মহাথের
- ৩। পালি বাংলা অভিধান– শীলরত্ন ভিক্ষু
- ৪। রস বাহিনী– সম্বোধি ভিক্ষু
- ৫। প্রশ্নোত্তরে ত্রিপিটক- সুদর্শন বড়য়া
- ৬। ত্রিপিটক সমগ্র- ড, জয়ন্তী চট্টোপাধ্যায়
- 9 | Cattha Sangayana CD Published by the vipassana Research Institute, Based at Dhamma Giri, Igatpuri, Near Mumbai, India.



গ্রন্থকারের পরিচিতি

শ্রীমৎ সমোধি ভিক্ত ১৮ ফেব্রয়ারি, ১৯৭৬ ইং, ৬ই ফাল্লন ১৩৮২ বাংলা সনে বাংলাদেশের চট্টগ্রাম জেলার অন্তর্গত রাউজান উপজেলার পশ্চিম আঁধার মানিক গ্রামে শিক্ষক বাবু সুবোধি রঞ্জন বড়য়া এবং গৃহিণী অনুভা মুৎসূদ্দীর কোলজুড়ে দ্বিতীয় সন্তানরূপে জন্মলাভ করেন। তার গৃহী নাম উদয় শংকর বড়য়া, তিন ভাই ও একমাত্র বোনের মধ্যে তিনি দ্বিতীয়। গহী থাকাকালীন প্রচলিত শিক্ষাব্যবস্থায় বি.কম পাস করার পর এম.কম প্রথম সেমিষ্টার পরীক্ষা দেওয়ার পরে বৈরাগ্য জীবনের প্রতি উৎসাহিত হয়ে শ্রদ্ধেয় বনভত্তের শাসনে ২৩ জানুয়ারি, ২০০৩ ইং সনে শ্রদ্ধেয় বনভত্তে'র অনাতম শিষা ভদত্ত ইন্দণ্ডপ্ত স্থবির মহোদয়ের নিকট প্রবজ্যা ধর্মে দীক্ষিত হন এবং রাজবন বিহার সীমাঘরে শ্রাবক বন্ধ শ্রন্ধেয় সাধনানন্দ মহাস্থবির (বনভত্তে)'র উপাধ্যায়তে তিনি ১৩ জুন, ২০০৩ ইং সনে উপসম্পদা লাভ করেন। সম্যুক সম্বন্ধের অমিয় ধর্ম, সত্র, বিনয় ও অভিধর্ম বর্তমানে মৃত ভাষা পালিতে লিপিবদ্ধ রয়েছে বিধায় বাংলাভাষায় সর্ম্পূণ অনুবাদকল্পে যে ক-জন বঙ্গীয় বৌদ্ধ ভিক্ষ অবদান রেখেছেন, তিনি সেসর ত্যাগময় প্রাপ্রায়দের উত্রস্রি। পরমপ্রজ্য আর্হৎ সাধনানন্দ মহাস্থবির (বনভন্তে)-এর আর্শীবাদপুষ্ট হয়ে তাঁর-ই যে কতিপয় শিষ্য পালি পিটকীয় গ্রন্থ বাংলা অনুবাদে নিযুক্ত রয়েছেন সম্বোধি ভিক্ষ তাঁদের মধ্যে অন্যতম। তিনি প্রজ্যাবধি রাজবন বিহারে অবস্থান করছেন। ওধমাত্র ২০০৫ ইং সনে বর্ষাব্রত তিনটিলা বনবিহার, লংগদুতে অবস্থান করেছেন। তিনি এর আগে থেরীগাথা অর্থকথা, থেরী অপদান, রস বাহিনী এবং চলু গ্রন্থ বংশ গ্রন্থসমূহ অনুবাদ করেছেন। সদ্ধর্মের চিরস্থিতির নিমিত্তে অনুবাদকের কাছে মৌলিক চিন্তার প্রত্যক্ষ ফল হিসেবে আরো পিটকীয় গ্রন্থ অনুবাদের আশা রাখি। তার প্রবজিত জীবন নিরোগ, সৃস্থ, সুদীর্ঘায় কামনা করি।

"জগতের সকল প্রাণী সুখী হোক"

আশীর্বাদান্তে কল্যাণমিত্র স্থবির রাজবন বিহার, রাঙ্গামাটি।